
 
 

- Tangestani, M Gh., Moradi Berelian, M. (2024). Assessing the Feasibility of Intercultural 

Dialogue on Human Rights and Shari‘a Based on the Theoretical Framework of Abdullahi 

Ahmed An-Na‘im: A Critical Reflection in the Horizon of Islamic Human Rights 

Philosophy, Journal of Islamic Human Rights 1(1), 1-29. , 

 

Journal of Islamic Human Rights 

Volum 1, Consecutive Number 1, 2024 

Journal Homepage: https://islamichumanrights.ir/ 
This is an Open Access paper licensed under the Creative Commons License CC-BY 4.0 license.  
 

 

 

 

 

Assessing the Feasibility of Intercultural Dialogue on Human 

Rights and Shari‘a Based on the Theoretical Framework of 

Abdullahi Ahmed An-Na‘im: A Critical Reflection in the 

Horizon of Islamic Human Rights Philosophy 

Mohammad Ghsem Tangestani
1*

, Mahdi Moradi Berelian
2
 

1. Associate Professor, Faculty of Law and Political Science, Kharazmi University, Tehran, Iran.

 m.tangestani@khu.ac.ir 

2. Assistant Professor, Faculty of Law and Political Science, University of Mazandaran, Babolsar, Iran. 

Abstract 
This article adopts a philosophical and critical approach to examine Abdullahi Ahmed 

An-Na'im's theoretical framework concerning the relationship between Shari'a, the state, 

and human rights, while opening up new horizons for intercultural dialogue from the 

perspective of Islamic human rights philosophy. Emphasizing the institutional separation 

of religion and the state and a historical-interpretive reconstruction of Shari'a, An-Na'im 

argues that the realization of human rights in Muslim societies requires a fluid, 

voluntary, and non-coercive interpretation of religion rooted in civic engagement. Within 

this framework, Shari'a is not regarded as a fixed or absolute text, but rather as a 

dynamic space for ijtihad that is both open to transformation and dialogue with 

contemporary global norms. Through a critical analysis of An-Na'im's hermeneutic 

foundations and practical philosophy, this article shows that despite his attempt to 

reconcile religious commitment with the requirements of human rights, his model 

encounters significant tensions—most notably, the paradox between structural 

secularism and the civic presence of Islamic values in the public sphere. Furthermore, the 

feasibility of intercultural dialogue within this framework necessitates a rethinking of 

three core domains: the language of dialogue, the boundaries of jurisprudential 

transformation, and the localized interpretation of human rights. In conclusion, the article 

assesses both the potential and limitations of An-Na'im’s paradigm in light of the 

philosophical foundations of Islamic human rights discourse. 

Keywords: Shari‘a, Human Rights, Secular State, Abdullahi Ahmed An-Na‘im, 

Intercultural Dialogue, Philosophy of Law, Hermeneutic Critique, Islamic Human 

Rights 

International Think Tank 
of Human Dignity 

High Council for 
Human Rights 

International Asosiation 
of Islamic Bioethics 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             1 / 29

https://islamichumanrights.ir/
https://orcid.org/0000-0002-9334-9644
https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 
 

 

بشر و وگوی بینافرهنگی درباره حقوق  سنجی گفت امکان .(0413) .مهدی، مرادی برلیان؛ محمدقاسم، تنگستانی -
، مجله حقوق شریعت بر اساس چارچوب نظری احمد النعیم: بازاندیشی انتقادی در افق فلسفه حقوق بشر اسلامی

 .29-0صفحات (، 0)0شر اسلامی، ب

 

 

 

 
 

 

 اسلامی بشر حقوق مجله

 0413 ـ اول شمارة ـ اول ةدور
 (پژوهشی مقاله) 29-0 صفحات

 01/02/0413 انتشار ـ 10/00/0413 پذیرش ـ22/18/0413 دریافت تاریخ:

وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت  سنجی گفت امکان
 براساس چارچوب نظری احمد النعیم: 

 بازاندیشی انتقادی در افق فلسفه حقوق بشر اسلامی

*1محمدقاسم تنگستانی
 2مهدی مرادی برلیان،  

 .الملل دانشکده حقوق و علوم سیاسی دانشگاه خوارزمی، تهران، ایران دانشیار گروه حقوق بین .1
 m.tangestani@khu.ac.ir 

 .الملل دانشکده حقوق و علوم سیاسی دانشگاه مازندران، بابلسر، ایران استادیار گروه حقوق عمومی و بین .2

 چکیده
مبتنی بر تحلیل مفهومی، به واکاوی چارچوب نظری احمد النعیم درباره مقاله حاضر با رویکردی فلسفی، انتقادی و 

وگوی بینافرهنگی را از منظر فلسفه حقوق بشر اسلامی  های گفت پردازد و افق نسبت شریعت، دولت و حقوق بشر می
شریعت، بر آن است تفسیری ـ  النعیم، با تأکید بر جدایی نهادی میان دین و دولت و بازسازی تاریخی .گشاید می باز

گر و مبتنی بر انتخاب آگاهانه  که تحقق حقوق بشر در جوامع اسلامی نیازمند تفسیری سیال، داوطلبانه، غیرسلطه
پذیر و  ای برای اجتهاد تحول در این چارچوب، شریعت نه متن مطلق، بلکه عرصه .شهروندان از دین است

اله با تحلیل انتقادی بنیادهای هرمنوتیکی و فلسفه النعیم، نشان این مق .شود وگوپذیر با جهان معاصر تلقی می گفت
هایی در نسبت میان دین،  دهد که طرح او، علیرغم تلاش برای تلفیق وفاداری دینی با الزامات حقوق بشر، با تنش می

ی سیاست و جامعه مواجه است؛ از جمله تناقض میان تفکیک ساختاری دین و دولت و در عین حال حضور مدن
وگوی بینافرهنگی در این چارچوب، مستلزم  سنجی گفت افزون بر این، امکان .های دینی در حوزه عمومی ارزش

پذیری فقه و ترجمان بومی حقوق بشر در  وگو، حدود تحول بازاندیشی در سه حوزه کلیدی است: زبان مشترک گفت
های مدل النعیم را در  ها و محدودیت وتیکی، ظرفیتمقاله در نهایت، با تلفیق تحلیل نظری و نقد هرمن .جوامع اسلامی

 کند پرتو مبانی فلسفه حقوق بشر اسلامی ارزیابی می

وگوی بینافرهنگی، فلسفه حقوق،  شریعت، حقوق بشر، دولت سکولار، احمد النعیم، گفت واژه: کلید
 حقوق بشر اسلامی

ده بین شک دی مت انسانی ان لی کرا لامی ایران المل هوری اس جم ر  ق بش د حقو تا  المللی اخلاق زیستی اسلامی انجمن بین س
 حقوق بشر اسلامیمجله

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             2 / 29

https://orcid.org/0000-0002-9334-9644
https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 3
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

 مقدمه 

های بنیادی در  تنها یکی از دغدغه بشر، نهپرسش از نسبت میان شریعت، دولت و حقوق 
شناختی، حقوقی و  های معرفت گاهی از تنش سپهر اندیشه اسلامی معاصر، بلکه گره

سو، ریشه در سنت فقهی و  گاهی که از یک رود؛ گره شمار می هنجاری در جهان مدرن به
حقوق »ون میراث تمدنی اسلام دارد و از سوی دیگر، در مواجهه با مفاهیم مدرن همچ

 .ای تازه از بازاندیشی و منازعه شده است ، وارد مرحله«دولت ملت»و « اقتدار قانونی»، «بشر
فرد از شریعت و نهادهای حقوق  بهلامی ایران نیز، که تلفیقی منحصردر نظام جمهوری اس

و ظرفیت بازاندیشی   شکل خاصی از چالش کند، این نسبت به عمومی مدرن را تجربه می
مدنی و امکان ـ  ای که پرسش از مرزهای اجتهاد، مشروعیت دینی گونه ه است؛ بهبدل شد

 .وگو با مفاهیم حقوق بشری، در قلب مباحث نظری و اجرایی قرار گرفته است گفت

الاصل و استاد فلسفه حقوق  های احمد النعیم، متفکری سودانی در این بستر، اندیشه
واجد جایگاهی خاص است؛ چرا که او  ،(Emory University)در دانشگاه اموری 

های رایج میان سکولاریسم افراطی و بنیادگرایی دینی،  کوشیده است با گذار از دوگانه
حال، وفاداری به  الگویی برای سازگاری دین با دولت سکولارِ مدنی و درعین

در اثر مهم  .(An-Na'im, 2008: 1-4) های اسلامی در حیات اجتماعی ارائه دهد ارزش
(، النعیم Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘aاو )

کند که دولت نباید  با تکیه بر اصل تفکیک نهادی میان دین و دولت، تأکید می
طرفی  مشروعیت خود را از تفسیر خاصی از شریعت اخذ کند؛ بلکه باید با حفظ بی

 دار را در عرصه عمومی فراهم سازد انه شهروندان دیندینی، زمینه مشارکت داوطلب

(An-Na‘im, 2008: 4, 10). 
ای  ای ایستا، بلکه عرصه از منظر النعیم، شریعت نه یک قانون آسمانی با تلقی

های اجتماعی و اجتهادی است که با اتکا به عقل  تفسیرپذیر، تاریخی و وابسته به زمینه
 تواند در پرتو زمان بازخوانی شود اخلاق عمومی میجمعی، تجربه تاریخی مسلمانان و 

(An-Na‘im, 1990: 48; An-Na‘im, 2008: 2-3). تنها بر  او در این چارچوب، نه
ورزد، بلکه بر این باور است که حقوق بشر جهانی، تنها  ظرفیت تطور شریعت تأکید می

تفسیرهای تواند از مشروعیت فرهنگی برخوردار شود که در قالب  در صورتی می
 ویژه جوامع مسلمان، بازخوانی گردد های دینی هر جامعه، به شده و مبتنی بر ارزش بومی

(An-Na‘im, 1995: 229). 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             3 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 4 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

ای نیز  های پیچیده اش، با پرسش های نوآورانه این چارچوب نظری فوق، علیرغم ظرفیت
ه زبانی توان در عین تمسک به منابع سنتی و مفاهیم فقهی، ب مواجه است: چگونه می

مدار شود و نه  وگویی با جهان مدرن دست یافت که نه دچار خودباختگی غرب گفت
توان تفکیک ساختاری دین و دولت را در  گرفتار انسداد اجتهادی؟ تا چه اندازه می

حقوقی خود را بر ـ  های مشروعیت سیاسی جوامعی مانند جمهوری اسلامی ایران که بنیان
محور مؤمنان در  تصور کرد؟ آیا مشارکت داوطلبانه و اخلاقاند،  شریعت استوار کرده

های دینی و نهادهای شرعی، به معنای فرونشاندن فقه در  عرصه عمومی، در غیاب ضمانت
مندی صرف آن تأکید  عرصه خصوصی نیست؟ و نهایتاً، آیا تفسیری از شریعت که بر تاریخ

 اسلامی پاسخ گوید؟کند، قادر است به نیازهای معرفتی و فقهی تمدن  می

کوشد  ها، این مقاله با رویکردی فلسفی، تحلیلی و چندلایه، می در مواجهه با این پرسش
شناختی و فلسفه عمل النعیم، به ارزیابی دقیق  های هرمنوتیکی، روش تا ضمن بررسی ریشه

وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و  های طرح او در زمینه گفت ها و محدودیت ظرفیت
گذاری یا ایدئولوژی، بلکه از منظری  این ارزیابی، نه از منظر سیاست .ریعت بپردازدش

گیرد تا روشن سازد که مدل النعیم تا چه اندازه  شناختی، حقوقی و فلسفی انجام می معرفت
تواند در خدمت بازاندیشی بومی در فلسفه حقوق بشر اسلامی و همچنین در تعامل با  می

سان مقاله حاضر نه صرفاً شرح یا  بدین .ری اسلامی ایران قرار گیردالگوهای حقوقی جمهو
وگوی  برانگیز در افق گفت های النعیم، بلکه خوانشی انتقادی و تأمل بازنمود اندیشه

سنجی زبان مشترک حقوق بشر در  بینافرهنگی، نسبت شریعت با نظم حقوقی مدرن و امکان
 .پرتو تجارب جوامع اسلامی است

 

 نظری و مفهومی: شریعت، دولت و حقوق بشر در اندیشه احمد النعیم مبانی. 1
پیش از ورود به تحلیل ساختارمند منظومه فکری احمد النعیم، ضروری است 

شناختی و تاریخی  ای معرفت محوری چون شریعت، دولت و حقوق بشر در زمینه مفاهیم
حثی واژگانی یا سیاسی گذاری شوند؛ چرا که پرسش از نسبت این مفاهیم، صرفاً ب جای

تری به ساحت عقلانیت دینی، تحول در الگوهای مشروعیت  های عمیق نیست، بلکه در لایه
در سنت اسلامی، شریعت نه یک  .شود و بازتعریف منزلت انسان در نظم حقوقی مربوط می

مجموعه دستورات جزمی، بلکه یک سامان پیچیده و چندلایه از معنا، هنجار و تفسیر بوده 
گفته اقبال لاهوری، در متن زندگی و درون تاریخ بالیده و بافت یافته  است؛ نظمی که به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             4 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 5
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

هایی  از همین منظر، پروژه فکری النعیم را باید در امتداد تلاش. (Iqbal, 1930: 129) است
دانست که درصددند این عقلانیت تاریخی را به زبان حقوقی معاصر ترجمه کنند؛ 

وجوی بازآفرینی معانی آن در مواجهه با  تقلیل سنت، بلکه در جست ای که نه در پی ترجمه
این مواجهه در نظام جمهوری اسلامی ایران نیز با لحنی متفاوت، اما  .اقتضائات زمانه است

گذاری و تفسیر رسمی دین،  ای مشابه در جریان است؛ جایی که اجتهاد، قانون با دغدغه
 .، آزادی و کرامت انسانی هستندزمان درگیر مفاهیم عدالت اجتماعی هم

 
 شریعت: از متن مقدس تا تاریخ تفسیر و امکان اجتهاد پویا. 1-1

ای از احکام ازلی و فراتاریخی،  مثابه مجموعه در منظومه فکری احمد النعیم، شریعت نه به
شود؛  تاریخی درک میـ  فرهنگی ةساخت پذیر و بر منزله یک پروژه تفسیرشونده، تحول بلکه به
های  ای که در هر لحظه تاریخی، در تنش میان نص و تفسیر و در مواجهه با پرسش پروژه

احکام الهی »النعیم با تمایز قاطع میان  .شود اخلاقی، سیاسی و اجتماعی زمانه بازتولید می
گرایی  عتشری ةشد ، تلاش دارد شریعت را از قلمرو تثبیت«تجربه انسانی از شریعت»و « مطلق

در  .(An-Na‘im, 2008: 12-15) سیاسی به عرصه دیالوگ اخلاقی و تاریخی منتقل کند
فقهی، بلکه ضرورتی تمدنی و اخلاقی  چارچوب، اجتهاد نه صرفاً یک وظیفه دروناین 

 .شود دارانه در جهان معاصر تلقی می برای زیست دین

ویژه  سنت هرمنوتیک فلسفی، به رهیافت النعیم در نسبت میان متن و تفسیر، آشکارا از
نزد  .گیرد عنوان رخدادی در بستر تاریخ و سنت، الهام می به« فهم»قرائت گادامری از 

فرهنگی مخاطب ـ  ها، افق انتظارات و بافتارهای زبانی داوری گادامر، هیچ متنی فارغ از پیش
ر متن و اکنونی که است میان گذشته متجسد د« افقی هم»ة شود؛ فهم، همواره نتیج فهم نمی

همین اعتبار، نزد النعیم نیز،   به. (Gadamer, 2004: 306-309) مخاطب در آن ایستاده است
تواند واجد معنای اخلاقی و اجتماعی در جهان امروز باشد که  شریعت تنها در صورتی می

 وگوی عقلانی و حساسیت به کرامت تفسیر و اجتهاد، در بستر آزادی دینی، گفتفرآیند 
 .انسانی جریان یابد

طلبان مسلمانی چون محمد عبده، محمد  در تداوم سنت اصلاح توان دیدگاه را میاین 
اند تا شریعت را از بستر  نحوی تلاش کرده الرحمن دانست که هر یک به اقبال و فضل

النعیم، برخلاف  .پذیر بازخوانی کنند ای عقلانی، اخلاقی و جامعه ای به پروژه فرقهـ  سنتی
کاهند،  می مند فرو ای که شریعت را به نظم حقوقی یکپارچه و قالب های بنیادگرایانه گرایش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             5 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 6 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

این  .بیند ای گشوده برای کنش اخلاقی، مشارکت مدنی و تحول مستمر می آن را عرصه
تحول، نه در تقابل با دین، بلکه در وفاداری به جوهر دین یعنی عدالت، کرامت و مسئولیت 

 .(Rahman, 1982: 7-9) دهد دیگری روی میاخلاقی نسبت به 
کم در سطح نهادی و  تأمل در تجربه ایران نیز مؤید آن است که شریعت، دست

کارکردی، همواره در معرض بازتفسیر، انعطاف و تعامل با واقعیات متحول قرار داشته 
از ابتدای گذاری در جمهوری اسلامی ایران، هرچند بر فقه امامیه استوار شده،  قانون .است

پذیری همراه  سنجی و عرف هایی از قبیل اجتهاد متجدد، مصلحتفرآیندتأسیس تاکنون، با 
المللی، تغییر در احکام ثانویه با استناد به  تصویب قوانین متأثر از مقتضیات بین .بوده است

های فقهی سنتی، همگی گواهی است  شرایط خاص و حتی بازنگری در برخی اصول رویه
های حقوقی زمانه جدا  ه تجربه زیسته شریعت، هرگز از تحولات اجتماعی و چالشک بر این

 .نبوده است

کند، صرفاً یک تئوری انتزاعی درباره  توان گفت آنچه النعیم طرح می بر این مبنا، می
گویی به  شریعت نیست، بلکه دعوتی برای بازبازیابی ظرفیت تاریخی دین در پاسخ

شریعت، در این چارچوب،  .و همزیستی در جهان معاصر استهای عدالت، آزادی  بحران
شود؛  تر آن تلقی می تر و بومی نه مانعی در برابر حقوق بشر، بلکه افقی برای تحقق اخلاقی

 .تفسیر از انحصار نهادی و سلطه ایدئولوژیک رها شودفرآیند که  مشروط بر آن
 

 متکثر دولت: بازاندیشی در نسبت دین و اقتدار در جهان. 2-1

های اندیشه احمد النعیم،  ترین مؤلفه ترین و در عین حال پیچیده یکی از برجسته
تمایزگذاری ظریف میان دولت و دین در سطح نهادی است، نه در سطح ارزشی یا 

، رهیافتی «دولت سکولار»و « دولت دینی»او با نقد دوگانه تقابلی رایج میان  .وجودشناختی
تفکیک »یا « ای سکولاریسم وظیفه»توان آن را  کند که می میمیانه و متفکرانه اتخاذ 

منزله  بر اساس این دیدگاه، دولت به. (An-Na‘im, 2008: 3-6) نامید« کارکردی اقتدار
طرفی  کننده حیات عمومی، ناگزیر باید نسبت به تنوع دینی و فرهنگی جامعه بی نهاد اداره

رفی نباید با طرد حضور ارزشی و اخلاقی دین در ط ای داشته باشد؛ اما این بی نهادی و رویه
 .عرصه عمومی خلط شود

 .شود قائل می« معنایی دینی بی»و « طرفی نهادی بی»درواقع، النعیم تفکیکی مفهومی میان 
تنها مجاز، بلکه در جوامع اسلامی امری ناگزیر  از منظر او، حضور دین در عرصه عمومی نه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             6 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 7
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

کال است، تبدیل تفسیر خاصی از دین به منبع انحصاری است؛ با این حال، آنچه محل اش
یاد  (Instrumentalization of Religion) اقتدار سیاسی است؛ امری که او از آن با تعبیر

در این شرایط، شریعت دیگر نه یک منبع الهام اخلاقی . (An-Na‘im, 2008: 6-7) کند می
شود و همین امر، به تعبیر او، هم به  و معنوی، بلکه ابزاری برای تثبیت قدرت سیاسی می

 .زند و هم به مشروعیت حقوق عمومی اصالت دین آسیب می

، وی با استناد (Toward an Islamic Reformationویژه کتاب ) در آثار عبدالنعیم به
دهد که تحمیل شریعت از بالا، بدون  به تجربه سیاسی کشورهای مسلمان، نشان می

تنها موجب تعالی حیات دینی  وگوی مدنی، نه د آزاد و گفتمشارکت عقل جمعی، اجتها
شود، بلکه به تضادهای ساختاری میان دین و حقوق بشر و نیز گسست میان مردم و  نمی

در نگاه او، اسلام سیاسی، . (An-Na‘im, 1990: 35-38) شود ساخت قدرت منجر می
جای گشودن افق  زربه شد، بهکه در پاکستان دوره ضیاءالحق یا سودان دوره نمیری تج چنان

 .برای زیست دینی شهروندان، به انسداد در عدالت، آزادی و کرامت انجامید

این نظام،  .فرد دارد از همین منظر، تجربه جمهوری اسلامی ایران جایگاهی منحصربه
« تلفیق نهادی»های اسلامی، از همان آغاز، تلاش کرده است تا نوعی  برخلاف دیگر دولت

سالاری مدرن )همچون قانون اساسی،  های فقهی شیعی و سازوکارهای مردم وزهمیان آم
قانون اساسی  .مجلس شورای اسلامی، نظارت عمومی و مشارکت انتخاباتی( را برقرار سازد

، از یک سو بر ولایت 001و  012، ۶، 1ویژه در اصولی همچون  جمهوری اسلامی ایران، به
دارد و از سوی دیگر، نهادهای مبتنی بر رأی مردم را به  فقیه و محوریت فقه امامیه تأکید

 .ورزد گذاری و انتخابات آزاد تأکید می شناسد و بر نقش شوراها، نهاد قانون رسمیت می

هایی در عرصه تفسیر دینی، حقوق  زیستی نهادی، همواره با تنش با این حال، این هم
مواردی، تفسیر انحصاری از شریعت در  .شهروندی و حدود اقتدار عمومی همراه بوده است

های فرهنگی، با اصول دیگر قانون اساسی یا  در قالب نظارت استصوابی یا تحدید آزادی
دهد  تجربه جمهوری اسلامی ایران نشان می .تحولات اجتماعی در تعارض قرار گرفته است

سبت دین و هایی برای بازاندیشی در ن که حتی در ساختارهای مبتنی بر فقه سنتی، ظرفیت
محور، و  ویژه از خلال مفاهیمی چون اجتهاد حکومتی، فقه مصلحت دولت فراهم است؛ به

در »کند:  گونه که شهید مطهری تصریح می مثابه مقصد شریعت، آن عدالت اجتماعی به
اسلام، عدالت اصل است، نه فرع و اگر حکمی خلاف عدالت باشد، باید در آن تجدیدنظر 

 .(012: 038۶)مطهری، « کرد

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             7 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 8 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

های اسلامی  مثابه تذکری نظری برای نظام تواند به در این چارچوب، طرح النعیم می
باشد: اینکه هویت دینی دولت، نه در تکرار ظاهری احکام، بلکه در وفاداری به روح 

یابد و این وفاداری، تنها در صورتی ممکن است  عدالت، آزادی و کرامت انسانی معنا می
به  .میان تفسیرهای دینی و نه مبلغ تفسیر خاصی از دین را ایفا کندکه دولت نقش داور 

عدالت »نفع  اش برای به تعلیق درآوردن خود به تعبیر دریدا، اقتدار حقیقی دولت در توانایی
شود؛ شاید شریعت نیز، تنها در صورتی به عدالت نزدیک شود که از  متجلی می« در راه

 وگوی آزاد و عقلانی بازتولید گردد ای گفتاقتدار سیاسی فاصله گیرد و در فض
(Derrida, 2002: 256). 

 

 حقوق بشر: از تقابل گفتمانی تا امکان تلفیق بومی. 3-1

شده از  هایی تحمیل ای وارداتی یا ارزش مثابه بسته در پروژه فکری النعیم، حقوق بشر نه به
ت انسانی در جوامع متکثر منزله زبان مشترکی برای ارتقای کرام سوی تمدن غرب، بلکه به

در برابر « شمولی مطلق جهان»او کوشیده است از دوگانه متعارض  .شود فرهنگی درک می
بتوانند های دینی نیز  عبور کند و افقی را ترسیم نماید که در آن، سنت« گرایی فرهنگی نسبی»

. (An-Na‘im, 1990: 37-47) در تولید معنا، اخلاق و هنجارهای حقوقی مشارکت کنند
در این رهیافت، مفاهیم بنیادینی همچون آزادی عقیده، برابری جنسیتی، منع شکنجه و عدالت 

دینی و اجتهاد تاریخی،  اجتماعی، نه از طریق ترجمه صرف، بلکه از مسیر بازخوانی درون
های  جای تمرکز بر تعارض در این چارچوب، به .شوند وارد عرصه تعامل با سنت اسلامی می

ویژه  پذیری مفهومی تأکید دارد؛ به ان شریعت و حقوق بشر، النعیم بر ضرورت تحولفرمی می
تاریخی خود بازتفسیر ـ  های شریعت، اگر در سیاق اجتماعی بر این نکته که بسیاری از آموزه

توانند به غنای اخلاقی آن  گیرند، بلکه می تنها در تضاد با حقوق بشر قرار نمی شوند، نه
عنوان  تمدنی به وگوی درون سازی گفت و نیز از نهادینه« اجتهاد جمعی»او از مفهوم  .بیفزایند

هایی در آرای  کند؛ دیدگاهی که ریشه پذیری این تلفیق یاد می های امکان شرط پیش
 .(Rahman, 1982; Taha, 2006) الرحمن و طه عبد الرحمن نیز دارد متفکرانی چون فضل

ی ایران، گرچه روایت رسمی از حقوق بشر در قالب در نظام حقوقی جمهوری اسلام
المللی همراه بوده است، اما در  با تحفظاتی نسبت به اسناد بین« حقوق بشر اسلامی»اصطلاح 

شده صورت  سازی زا و بومی هایی برای بازخوانی این مفاهیم درون های اخیر، تلاش سال

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             8 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 9
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

آور نبود، نمادی  ، اگرچه الزام0391در سال « منشور حقوق شهروندی»انتشار  .گرفته است
از این تلاش تلقی شد که در آن، مفاهیمی چون کرامت انسانی، برابری، حق مشارکت 

های اسلامی مورد توجه قرار  عمومی، آزادی وجدان و حق بر زندگی، در پیوند با آموزه
 .(2، 4، 2، 0، بندهای 0391جمهوری،  گرفتند )معاونت حقوقی ریاست

به تدریج « اجتهاد حکومتی»و « محور فقه مصلحت»هایی نظیر  نیز، نظریهدر حوزه فقه 
برای نمونه، تأکید فقها بر مقاصد  .اند تر از حقوق بشر گشوده راه را برای تفاسیر تطبیقی

هایی چون حفظ جان، عقل و کرامت،  ویژه در حوزه شریعت )مقاصد الشریعة( به
صول حقوق بشر فراهم کرده است )علیدوست، هایی را برای همگرایی مفهومی با ا امکان
ویژه در فقه سیاسی معاصر، بستری را برای بازاندیشی در  این رویکرد، به .(049-041: 0398

 .ها، آزادی وجدان و حق بر مشارکت عمومی گشوده است موضوعاتی چون حقوق اقلیت

خی احکام فقهی های گاه نهادین میان بر تعارض .البته این مسیر، فارغ از چالش نیست
ویژه در موضوعاتی  اند؛ به المللی، همچنان محل مناقشه سنتی و مفاد اسناد حقوق بشری بین

اما آنچه اهمیت دارد، نفس  .های بدنی مانند ارتداد، آزادی بیان دینی، یا مجازات
اساس تقلید محض یا انکار ین موارد در چارچوب سنت، و نه برسنجی بازخوانی ا امکان
شدن، بستری را  سان، مدل النعیم هرچند با ابهاماتی در نحوه اجرایی بدین .هاست آنکامل 

آورد که  فقهی فراهم میـ  ای و اصلاحات حقوقی وگوی بینارشته برای نقد سازنده، گفت
 .تواند مورد تأمل در نظام جمهوری اسلامی نیز واقع شود می

وگو در  بازگشایی فضاهای گفت توان کوششی خواند برای اندیشه احمد النعیم را می
وگویی که نه از سر گسست، بلکه با وفاداری انتقادی به  سپهر فقه و حقوق اسلامی؛ گفت

با این حال،  .های متأخر انسان معاصر است سنت اسلامی، در پی پاسخ به پرسش
طرف دینی،  هایی نیز در برابر این منظومه باقی است: نحوه تحقق عملی دولت بی چالش

های متکثر،  ادل میان هویت اسلامی و هنجارهای جهانی و تضمین حقوق گروهتع
وگوی مستمر میان عقل،  های پیشینی، بلکه تنها از مسیر گفت اند که نه با نسخه هایی پرسش

گیری  انداز حقوق عمومی جمهوری اسلامی ایران، بهره در چشم .پذیرند ایمان و تجربه حل
تواند به تعمیق مشروعیت درونی، ارتقای انسجام اجتماعی  می هایی چون النعیم، از رهیافت

آنکه از اصول و مبانی  و توسعه اجتهاد عقلانی در راستای عدالت و کرامت بینجامد؛ بی
 .گرایی یا التقاط گرفتار شود آنکه در دام غرب دینی عدول کند و بی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             9 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 11 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

هیا و   یهیا، پییییدگ   امکیان  :تحلیل انتقادی چارچوب نظری احمد النعییم . 2
 های نظری در نسبت شریعت، دولت و حقوق بشر تنش

ها  ترین کوشش حال نوآورانه ترین و درعین توان یکی از پرچالش اندیشه احمد النعیم را می
او نه در پی  .برای بازخوانی نسبت شریعت، دولت و حقوق بشر در دوران معاصر دانست

ید اقتدارگرایانه فقه در دل ساختار نفی دین در عرصه عمومی است و نه به دنبال بازتول
بلکه پروژه او، بر آن است تا از خلال بازتفسیر تاریخی شریعت، گشودگی آن بر  .دولت

ای برای تحقق همزمان عدالت  عقلانیت انتقادی و جدایی کارکردی دین و دولت، افق تازه
و عملی  های نظری با این حال، این رهیافت با پرسش .اسلامی و حقوق بشر بگشاید

 .طور تحلیلی کاویده خواهند شد روست که در این بخش، به متعددی روبه
 

 شریعت تاریخی و بحران مرجعیت: میان آزادی تفسیر و اضطراب هنجاری. 1-2
شود: بازاندیشی در چیستی شریعت، نه  ای بنیادین آغاز می پروژه فکری احمد النعیم از نقطه

ی تاریخی، پویا و فرآیندمثابه  ای از احکام ثابت فرادست، بلکه به عنوان مجموعه به
او با تمسک به سنت هرمنوتیکی و بسط آن در بستر  .شده از مواجهه با متن و واقعیت انسانی

داند؛ تأویلی که از  تفسیر می نیازمندبلکه ذاتاً « قابل تفسیر»تنها  می، شریعت را نهاندیشه اسلا
گریزد، بلکه آن را نقطه عزیمت مشروعیت  ساحت اجتماعی، تاریخی و انسانی دین نمی

این دیدگاه، برخلاف  .(An-Na‘im, 2008: 13) پندارد دینی در جهان معاصر می
بودن باب اجتهاد و انحصار معرفت فقهی در   به بستهگرایانه که  های سنتیِ نص قرائت

پذیری شریعت در بستر  خوانی و تحول نهادهای رسمی باور دارند، بر گشودگی معنا، کثرت
 .کند زمان تأکید می

های متفکرانی چون محمد اقبال  صراحت از آموزه  در پس این بازخوانی، النعیم به
ت؛ متفکرانی که با الهام از پراگماتیسم و نظریه الرحمن تأثیر پذیرفته اس لاهوری و فضل

ای متنی، بلکه بیانگر عقلانیت تاریخی مسلمانان  تکامل اخلاقی، شریعت را نه صرفاً گزاره
، تفسیر بازسازی اندیشه دینی در اسلاماقبال، در  .دانستند های زمانه می در مواجهه با پرسش

اید با تحول شرایط اجتماعی و معرفتی داند که ب ی زنده و تجدیدشونده میفرآیندرا 
بر  اسلام و مدرنیتهالرحمن نیز در  فضل. (Iqbal, 1930: 104) راستا باشد هم

تفسیر یعنی حرکت از متن به سیاق تاریخی، و بازگشت به امروز تأکید « بودن دوحرکتی»

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            10 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 11
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

الشی اما این بازاندیشی جسورانه، در جهان واقعی با چ .(Rahman, 1982: 7) ورزد می
محور،  های دینی یا دین در نظام .رو است: بحران مرجعیت و اضطراب هنجاری بنیادین روبه

هر  .ساز است تفسیر متن مقدس نه تنها کنشی معرفتی، بلکه کنشی اقتدارآور و سرنوشت
تواند به  گونه واگذاری تفسیر از انحصار نهادهای رسمی به عقل جمعی یا فردی، می

 های سیاسی و در نهایت فروپاشی انسجام حقوقی بینجامد اییتکثرهای فقهی، واگر
(Kadivar, 2019: 102-107) . در تجربه جمهوری اسلامی ایران، تشکیل نهادهایی چون

شورای نگهبان، دیوان عدالت اداری و نیز مراجع رسمی فقهی، دقیقاً در پاسخ به این 
تقنین و فرآیند جاری در اضطراب ساختاری بوده است: تلاش برای تضمین یگانگی هن

 .گذاری، حتی به قیمت تحدید دایره اجتهاد و تفسیر آزاد سیاست

انحصار تفسیر در  .اما تلاش برای تثبیت وحدت، خود به چالشی بدل شده است
کند و از  سو توان واکنش فقهی به مسائل نوپدید را محدود می ساختارهای رسمی، از یک

منظر جامعه مدنی و نخبگان روشنفکر زیر سؤال  سوی دیگر، مشروعیت تفسیر را در
های  برای نمونه، مناقشات پیرامون دیه زنان، سن مسئولیت کیفری، حقوق اقلیت .برد می

این مثلث  .اند مذهبی محل تقاطع تفسیر رسمی، اجتهاد روشنفکرانه و مطالبات جامعه بوده
قوقی و بحران هنجاری وگوی برابر، به تنش ح بدون وجود سازوکار نهادی برای گفت

 .(Tofighi Darian, 2020: para. 4)شود  منتهی می

، حقیقت و روشویژه دیدگاه گادامر در  در این میان، رویکردهای هرمنوتیکی، به
کند که هر تفسیر،  گادامر تأکید می .گشاید ای تازه برای بازاندیشی در این بحران می دریچه

میان گذشته و حال است؛ اما این امتزاج  (Fusion of Horizons) «افق امتزاجی»محصول 
 باشدیابد که فضای گفتگو، تضارب آرا و آزادی نقد فراهم  تنها در صورتی تحقق می

(Gadamer, 2004: 301-307) . در غیاب این فضا یعنی در شرایطی که نهاد اجتهاد تحت
ه، بلکه بازتولید یک قرائت ی زندفرآیندسیطره سیاسی یا تحدید نهادی قرار دارد، تفسیر نه 

ماند، بلکه  در نتیجه، نه تنها تحول فقهی متوقف می .شود رسمی و اغلب ایستا از شریعت می
دهنده پویایی اجتماعی باشد، به ابزاری برای تثبیت وضع موجود  جای اینکه بازتاب فقه به

 .گردد بدل می

توان  است که آیا می شود آن پرسش بنیادینی که در این نقطه از تحلیل مطرح می
توان با توسعه  تعادلی میان آزادی تفسیر و انسجام هنجاری برقرار ساخت؟ آیا می

های چندگرایانه یا نهادهای  سازوکارهایی همچون اجتهاد جمعی، شوراهای فقهی با ترکیب

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            11 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 12 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

مند تفسیر را تضمین کرد و  سو مشروعیت مردمی و زمان واسط میان مردم و فقیهان، از یک
که برخی نشان داده اند،  سوی دیگر از فروپاشی وحدت هنجاری جلوگیری نمود؟ چناناز 

سوی  تطور مفهومی حقوق فردی در فقه و نظام حقوقی ایران، گرایشی تدریجی به
تجربه جمهوری  .(12: 0414محور یافته است )افشاراحمدی،  تر و کرامت تفسیرهای انسانی

های ساختاری و معرفتی  ری این تعادل، با دشواریدهد که برقرا اسلامی ایران نشان می
به سوی « صدایی تفسیر تک»های  رو، گذار از مدل از این .فراوانی همراه بوده است

های  گونه که در برخی تحلیل همان .نماید ضرورتی انکارناپذیر می« وگویی نهادمند گفت»
اسلامی هرگز از ساختار  های حقوقی شناختی از فقه اسلامی نشان داده شده، نظام جامعه

مثابه زبانی برای تنظیم رابطه میان دولت و  ، به«فقه»اند؛ بلکه  قدرت سیاسی منفک نبوده
 .بخش عمل کرده است جامعه، همواره در نسبت با اقتدار سیاسی و ساختارهای مشروعیت

اهم هایی برای هنجارسازی فر پیوندی دیرینه میان شریعت و قدرت، اگرچه ظرفیت این هم
وگوی انتقادی و بازاندیشی نیز محدود ساخته  کرده، اما در عین حال، فضا را برای گفت

 .(Zubaida, 2003: 16-19). است

ای نهایی، بلکه دعوتی است به بازاندیشی: او از ما  در این میان، الگوی النعیم، نه نسخه
مان با این  زیست خواهد نحوه خواهد که از چارچوب سنت دینی عبور کنیم، بلکه می نمی

هم در جهانی که هم اقتضائات حقوق بشری دارد، هم تنوع   سنت را بازبینی کنیم؛ آن
 .های سنتی فزاینده فرهنگی و هم بحران مرجعیت

 

 ها؟ طرف یا حامل ارزش دولت بی. 2-2

ای بنیادین قرار دارد: دولت مدرن در جوامع اسلامی  در کانون اندیشه احمد النعیم، ایده
طرفی نه به معنای حذف دین از سپهر  باشد؛ بی« طرف بی»د نسبت به تنوع دینی و مذهبی بای

وگوی برابر  و تضمین امکان گفت« انحصار تفسیر دینی»عمومی، بلکه به معنای پرهیز از 
او با الهام از . (An-Na‘im, 2008: 31-32) های مختلف در فضای عمومی میان قرائت

بر « لیبرالیسم سیاسی»طرف در نظریه  بندی جان رالز از دولت بی ویژه صورت سنت لیبرال به
مثابه  هایی است، اما باید از ایفای نقش به آن است که دولت، اگرچه ناگزیر حامل ارزش

این نوع دولت، . (Rawls, 1993: 192) سخنگوی حقیقت دینی خاص اجتناب ورزد
شود؛ فضایی که در آن، دین نه  قی میبرای بروز تنوع دینی و اخلاقی تل« طرف پلتفرمی بی»

 .یابد از سر اجبار حکومتی، بلکه از طریق اقناع، تجربه زیسته و مشارکت آزاد معنا می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            12 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 13
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

با این حال، زمانی که این الگو به بافت حقوقی و سیاسی جمهوری اسلامی ایران منتقل 
در  .گردد می های نهادی، فلسفی و حتی وجودی مواجه ای از پیچیدگی شود، با لایه می

کنند که دین اسلام و موازین  ایران، اصول دوم و چهارم قانون اساسی، صراحتاً اعلام می
این امر، خود به پیدایش  .گیری کل نظام حقوقی هستند شرعی، بنیان مشروعیت و جهت

سو، سازوکارهایی چون شورای نگهبان، رهبری و  ای بنیادین انجامیده است: از یک دوگانه
فقاهتی، وظیفه پاسداری از شریعت را دارند و از سوی دیگر، نهادهایی چون مجلس، دستگاه 

های اجتماعی، اقتصادی و  دولت و دیوان عدالت اداری، مأموریت طراحی و اجرای سیاست
 .(Saeidi, 2008: 231-236) فرهنگی را در چارچوب منافع عمومی بر عهده دارند

هایی دائمی میان اقتضائات  ای برای ظهور تنش عرصهاین دوگانگی ساختاری، عملاً به 
برای مثال، در حوزه خانواده،  .فقهی، مصالح اجرایی و مطالبات اجتماعی بدل شده است

های اجتماعی، منجر به  تلاقی میان فقه سنتی، مطالبه عدالت جنسیتی و ضرورت
 ث شده استهایی در تصویب یا تفسیر قوانین مربوط به طلاق، حضانت و ار کشمکش

(Mayer, 2007: 82-85) . امر به معروف»یا در عرصه رسانه، تفسیرهای متفاوت از مفهوم »
 و حدود آزادی بیان، منجر به تضاد میان نهادهای ناظر با نهادهای مجری شده است

(Kadivar, 2019: 110-115). 

افسانه »اسد، با رد  .یابد پردازانی چون طلال اسد نیز معنا می بر این بستر، نقدهای نظریه
های سکولار غربی نیز حامل نوعی  کند که حتی دولت ، تأکید می«طرف سکولاریسم بی

های زیست دینی را تحدید  اخلاق عرفی و هژمونیک هستند که در عمل، چارچوب
طرف نیست؛ بلکه  به تعبیر او، هیچ دولتی کاملاً بی. (Asad, 2003: 25, 205) کند می
 .ای هنجاری است با مفروضاتی درباره عقل، آزادی و نظم عمومی هطرفی، خود پروژ بی

کند که مسئله اصلی، حذف دین از  داستانی انتقادی با اسد، تأکید می النعیم نیز، در هم
و نهادینه کردن تنوع تأویلی « انحصار دین در دولت»دولت نیست، بلکه جلوگیری از 

 .(An-Na‘im, 2008: 31-33) است

توان میان تعهد  در زمینه جمهوری اسلامی ایران آن است که چگونه می پرسش بنیادین
به شریعت، حفظ کرامت انسانی، و پاسخگویی نهادی به تحولات جامعه تعادلی پایدار 

دهد که این تعادل، اغلب  گذاری در ایران نشان می برقرار کرد؟ تجربه چهار دهه قانون
های سیاسی، تحولات اجتماعی و توازن میان  ناپایدار، مورد مناقشه و تابعی از چرخش

توان گفت دولت جمهوری اسلامی، در  از این منظر، می .نهادهای قدرت بوده است

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            13 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 14 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

برد و این  به سر می« طرف گر بی دولت تنظیم»و « دولت حامل ارزش»وضعیت تعلیقی میان 
گذاری، یا  سیاستناپذیری نهادهای شرعی، تشتت  هایی چون پاسخ تعلیق، خود را در بحران

 .(Arjomand, 1988: 145-147) شکاف میان قانون و مطالبات مردم نشان داده است

طرف النعیم، هرچند در قالب مفهومی، توان گشودن  بندی، نظریه دولت بی در جمع
هایی نو برای زیست دینی در جامعه متکثر را دارد، اما در تجربه عینی جمهوری  افق

ندیشی انتقادی در سطح نهادی، فقهی و فلسفه حقوق است؛ اسلامی، نیازمند بازا
وگوی اصیل میان سنت و مدرنیته، دین و عقلانیت  ای که فقط در پرتو گفت بازاندیشی

 .شود عمومی، و متن و زمینه ممکن می
 

 شمولی و اقتضائات بومی حقوق بشر؛ میان جهان .3-2
ی و حقوق بشر، نه تلاشی برای پروژه فکری احمد النعیم در نسبت میان شریعت اسلام

سطحی، بلکه کوششی است برای برساختن افقی مفهومی تازه، که در آن « کاری سازش»
جای آنکه یا در برابر حقوق بشر بایستد یا به آن تن دهد، در درون  سنت دینی، به

از منظر النعیم، حقوق بشر  .وگویی انتقادی و اجتهادی، بازتفسیر و بازسازی شود گفت
یک منظومه متافیزیکی فراتاریخی، بلکه حاصل تجربه تاریخی مدرن در واکنش به  نه

رنج، سلطه و خشونت نهادی است؛ بنابراین، مشروعیت آن تنها زمانی در جوامع 
شود که بر بسترهای فرهنگی، اعتقادی و اجتماعی بومی بازخوانی  اسلامی پذیرفته می

این رهیافت، نقطه  .(An-Na‘im, 1990: 45-51; An-Na‘im, 1992: 9-13) شود
گسست مهمی با دو گفتمان مسلط در جهان اسلام دارد: از یک سو، با قرائت 

کند و از سوی دیگر، با  ای غربی تلقی می مثابه توطئه ای که حقوق بشر را به بنیادگرایانه
لی بسنده المل هایی که با نگاهی ابزاری، صرفاً به انطباق صوری شریعت با اسناد بین پروژه

ی «زا توسعه درون»دنبال  الرحمن و اقبال لاهوری، به النعیم با الهام از پروژه فضل .کنند می
گفتمان حقوق بشر اسلامی از طریق بازسازی مفاهیم کلیدی مانند عدالت، کرامت، آزادی 

 .(Iqbal, 1930: 106-110; Rahman, 1982: 7-11) و عقلانیت است
هایی چون  وگوی پرتنش میان حقوق بشر و فقه، در عرصه گفتدر بافت ایران، این 
شکل مکرر  های دینی و آزادی بیان به های اسلامی، وضعیت اقلیت آزادی عقیده، مجازات

المللی، مانند میثاق حقوق مدنی و  های بین تجربه مواجهه با کنوانسیون .ظهور یافته است
یا رفع  (CRC) وانسیون حقوق کودکهای مربوط به الحاق یا اجرای کن سیاسی و چالش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            14 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 15
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

از . (Mayer, 2007: 83-85) هاست شاهدی بر این تنش ،(CEDAW) تبعیض علیه زنان
های نمادین، در  سوی دیگر، اسناد داخلی نظیر منشور حقوق شهروندی نیز با وجود ظرفیت

 .اند تحقق عملی اهداف خود با موانع ساختاری مواجه بوده

احکام »رانی، ازجمله محسن کدیور، بر ضرورت تفکیک میان برخی متفکران معاصر ای
شریعت »یا « فقه حقوق بشری»تأکید دارند و از « مقاصد عام شریعت»و « ثابت تاریخی

گویند؛ فقهی که با پذیرش عقلانیت عرفی، تجربه بشری، و  سخن می« شده بازسازی
ویی نقادانه با جهان وگ جای دفاع ایدئولوژیک، وارد گفت مشارکت عمومی، بتواند به

این مسیر البته با موانعی چون ساختار . (Kadivar, 2019: 123-126) مدرن شود
اقتدارگرای دولت، مقاومت نهادهای رسمی دینی، و فشارهای ایدئولوژیک مواجه است؛ 

سازی ظرفیت اعتراضی آن و  سازی حقوق بشر، گاه به ابزاری برای خنثی که بومی ویژه آن به
 .(Bayat, 2007: 181-184) شود ع موجود بدل میتحکیم وض

دهد که حقوق بشر، در صورتی که به  تر، طلال اسد نیز هشدار می در سطحی نظری
تواند به  ای، جهانی و فارغ از بسترهای تاریخی و سیاسی فهم شود، می صورت کلیشه

ق بشر در از این رو، مشروعیت حقو .برای سلطه فرهنگی تبدیل گردد« قدرت نرم»نوعی 
جوامع المللی، بلکه در توان این  های بین وچرای قالب چون جوامع اسلامی، نه در پذیرش بی

 اصول حقوق بشر در گفتمان دینی و عقلانی خود نهفته است بازآفرینی مفهومیبرای 
(Asad, 2003: 149-155). 

مستلزم اجتهاد سازی موفق،  کند که بومی النُعَیم در نهایت این نکته اساسی را طرح می
وگویی است؛ در غیر این صورت، همانند بسیاری از  زنده، مشارکت آزاد و عقلانیت گفت

 کاهد های پیشین، به ابزاری برای تثبیت تفسیرهای رسمی و طرد دگراندیشی فرو می پروژه
(An-Na‘im, 1990: 51). 

 
 های عملی زبان مشترک اخلاقی؛ امکانات نظری و محدودیت .4-2

قرار دارد؛ زبانی که نه « لاقیزبان مشترک اخ»ز پروژه فکری احمد النعیم، ایده در مرک
سطح و پذیرش  وگوی هم اساس سلطه یکی بر دیگری، بلکه بر پایه درک متقابل، گفتبر

فرضی مفروض و استعلایی، بلکه  این زبان، به تعبیر او، نه پیش .گیرد تکثر شکل می
دل تعاملات نهادی، تحولات فکری و مناسبات  ی پویا و تاریخی است که درفرآیند

سان، زبان اخلاقی مشترک در نگرش النعیم، تلاشی برای  بدین .شود اجتماعی زاده می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            15 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 16 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

پذیر است؛  وگویی، سازنده و کثرت سوی افقی گفت های طرد و تقابل، به گذار از منطق
پیوندی نوآیین های بومی و حقوق بشر  تواند میان شریعت اسلامی، تجربه افقی که می

 .(An-Na‘im, 1992: 9-11) برقرار سازد

وگوی نظری میان گادامر و  توان در گفت تر، این انگاره را می ای فلسفی در لایه
، زبان را بستر بینافهمی هرمنوتیکیهابرماس نیز پی گرفت: جایی که گادامر با تأکید بر 

، بر ضرورت ارتباطیکنش داند و هابرماس، با تمسک به  گشوده فهم تاریخی می
 کند عقلانیت تفاهمی، توازن قدرت، و امکان نقد در برابر سلطه ساختاری پافشاری می

(Gadamer, 2004: 306-307; Habermas, 1996: 110-112) .سان، زبان مشترک  بدین
مثابه ساختاری  نیت فرهنگی یا پندار تفاهم نیست؛ بلکه به اخلاقی، صرفاً محصول حسن

 .پذیری است وگوی اصیل، و اصلاح شونده، نیازمند شفافیت، برابری، گفت نهادی

منشور حقوق »، «ها وگوی تمدن کنفرانس گفت»هایی نظیر  در بافت ایران، تلاش
فرهنگی، شوراهای فرهنگی دانشگاهی یا نهادهای دینی  های میان ، نشست«شهروندی

که برخی  اما چنان .اند را به نمایش گذاشتهگرا، نمودهایی از این افق زبانی مشترک  اصلاح
ها اغلب در فقدان بستر نهادی مستقل، تسلط گفتمان  اند، این تلاش ها نشان داده تحلیل

شده  اند به گفتمانی پایدار و نهادی رسمی، و محرومیت از فضای نقد عمومی، نتوانسته
وگو به ابزار بازتولید  گفت در بسیاری از موارد، زبان. (Bayat, 2007: 181-184) فراروَند

 .نظم مستقر بدل شده است و نه بستری برای تحول آن

در سنت فقهی و عرفانی،  .های خاصی نیز هست با این حال، تجربه ایران واجد ظرفیت
 نصیحت ائمه مسلمینیا  امر به معروف و نهی از منکرهمانند « خِطاب عام اخلاقی»مفهوم 

ویژه اگر از  وگویی، قابل بازخوانی و احیا باشد؛ به زبان گفتمثابه صورتی از  تواند به می
النعیم،  .های آمرانه فاصله گیرد و در افق کرامت، مسئولیت و مشارکت فهم شود قرائت

بیند و راه عبور از این تنش را در  صراحت، نسبت فقه و اخلاق را نه تقابلی، بلکه تنشی می به
اجتهاد رد جمعی و ایجاد ساختارهایی برای احیای نهادهای جامعه مدنی، تقویت خ

 .(An-Na‘im, 1990: 49-53) جوید می اجتماعی مشارکتی

یابد که  تر، زبان مشترک اخلاقی در جوامع اسلامی، تنها زمانی تحقق می به تعبیر دقیق
ای یا ساختارهای اقتدارگرای  بتواند از چارچوب تنگ تفسیرهای رسمی، مجادلات فرقه

زیسته و  ند و به عرصه عمومی واقعی، با حضور اصحاب اندیشه، تجربهمذهبی عبور ک
وگو یا  ها، هرگونه دعوت به گفت شرط بدون تحقق این پیش .نهادهای مستقل راه یابد

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            16 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 17
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

گرا تقلیل خواهد یافت و نه  شده یا تقلیل مدارا، در نهایت به فرمی تشریفاتی، کنترل
 .آفرین و اخلاقی وگویی اصیل، تحول گفت

سو، با گشودن باب  ای بنیادین است: از یک وژه النعیم، از این منظر، حامل دوگانگیپر
حقوقی در افقی فرامذهبی، امکان بازسازی حقوق بشر اسلامی، ـ  وگوی دینی گفت

سازد؛ اما  های اخلاق عمومی را مطرح می بندی نوین عقلانیت فقهی و تقویت بنیان صورت
فقدان ساختارهای مشارکتی، غلبه گفتمان رسمی و  هایی چون از سوی دیگر، با چالش

خود او نیز آگاهانه بر این امر تأکید دارد که زبان  .انسداد امکان نقد در مواجهه است
مشترک، اگر در بستر کنش ارتباطی آزاد و ساختارهای منسجم رشد نیابد، به زودی در دام 

 .(An-Na‘im, 1992: 10) افتد زبان مسلط، زبان سکوت یا زبان قدرت فرو می

بنای مشروعیت حقوقی و بازسازی  مثابه سنگ در نهایت، ایده زبان مشترک اخلاقی، به
تنها یک  این زبان نه .اعتماد عمومی، نیازمند پیوندی زنده میان نظریه، تجربه، نهاد و نقد است

 .ی استابزار هنجاری، بلکه ضرورتی برای بازاندیشی در نسبت سنت، شریعت و کرامت انسان
در افق ایرانی، تحقق این زبان، مستلزم شکستن انحصار تفسیری، توسعه فضاهای نقد اجتماعی 

 .ای است که بتوانند حامل صداهای متکثر، اخلاقی و انسانی باشند و تقویت نهادهای مدنی
، به زبان تحول بدل خواهد «شدن حق شنیده»مثابه  تنها در این صورت است که زبان اخلاقی به

 .شده، فقه اخلاقی و شریعت مشارکتی د؛ زبان حقوق بشر بومیش
 

 نسبت و نقد اندیشه النعیم در منظومه حقوق بشر اسلامی و تجربه ایرانی .3
در گذار به این بخش، باید توجه داشت که نظریه احمد النعیم صرفاً یک بازخوانی 

الگویی بدیل از فلسفی از نسبت دین و دولت نیست، بلکه تلاشی است برای ارائه 
اگرچه چارچوب مفهومی  .درآمیختگی شریعت، حقوق بشر و نظم مدنی در جهان اسلام

او در پی بازتعریف مبانی مشروعیت و عقلانیت حقوق اسلامی است، اما کارآمدی این 
های زیسته جوامع اسلامی و در تعامل  یابد که در تناظر با تجربه چارچوب زمانی معنا می

فرد از تلفیق  مثابه یک الگوی منحصربه ایران، به .نهادی آنان سنجیده شودبا ساختارهای 
سان،  بدین .ترین میادین سنجش برای این نظریه است شریعت و دولت، یکی از برجسته

در این بخش، با تأکید بر سه محور کلیدی یعنی اجتهاد و تفسیر اجتماعی شریعت، دولت 
ه، به تحلیل انتقادی نسبت مدل النعیم با تجربه شد طرفی، و حقوق بشر بومی دینی و بی
 .پردازیم ایرانی می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            17 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 18 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

اجتهیاد و تفسییر اجتمیاعی شیریعت؛ امکانیات نظیری و       تمهید اول:  .1-3
 های نهادی محدودیت

جای دارد: تفسیری نو از شریعت « شده اجتهاد اجتماعی»در قلب نظریه النعیم، ایده بنیادین 
ی عقلانی، فرآیندگرایی تاریخی، بلکه برخاسته از  نصکه نه مبتنی بر احکام ایستا و 

 یابد وگویی و اخلاقی است که در بستر جامعه، تاریخ و نیازهای نوین زمانه معنا می گفت
(An-Na‘im, 2008: 13) .ای از قواعد  های سنتی که شریعت را به مجموعه برخلاف قرائت

ورزد و معتقد  دی تاریخی آن تأکید میمن اند، النعیم بر سیالیت مفهومی و زمینه فروکاسته
توان مشروعیت دینی را با عدالت  است که تنها از رهگذر این رویکرد است که می

 .اجتماعی، حقوق بشر و عقلانیت مدرن آشتی داد

هایی برای تفسیر پویا و  های متأخر، ظرفیت ویژه در دوره سنت اجتهادی در فقه امامیه، به
حضور تاریخی نهادهایی چون مرجعیت دینی و  .رده استپاسخگو از شریعت فراهم ک

گیری سازوکارهایی چون شورای نگهبان و مجمع تشخیص مصلحت نظام، نشان  شکل
های  دهد که نظام جمهوری اسلامی در تلاش بوده است تا میان شریعت و ضرورت می

چون تدوین مواردی . (Arjomand, 1988: 145-147) حکمرانی، نسبتی نهادینه برقرار کند
های تنظیم خانواده یا بانکداری بدون ربا، نشان از ظرفیت فقه برای  فقه پزشکی، سیاست

 .های نوپدید دارند مواجهه با پدیده
با این حال، تجربه ایرانی نیز مؤید این نکته است که اجتهاد رسمی همواره در تعادل 

شکاف میان  .قرار نگرفته استمیان اقتدار نهادی، ملاحظات سیاسی و مطالبات اجتماعی 
هایی همچون آزادی بیان  ویژه در حوزه سوی جامعه مدنی، به فقه رسمی و صداهای ناهم

 های نهادی و تنگناهای نظری دلالت دارد گذاری فرهنگی، بر چالش و سیاست
(Kadivar, 2019: 123-126). 

رهای حقوقی و سیاسی های نظری خود، در مواجهه با ساختا نظریه النعیم، با همه ظرفیت
خطر تشتت هنجاری و بحران مرجعیت؛ نخست،  .روست موجود، با سه چالش بنیادی روبه

گشودن باب اجتهاد به روی همه نیروهای اجتماعی و طرد ساختارهای رسمی تفسیر، اگرچه 
ها و  مرجعیت تواند به تشتت هنجاری، تقابل انجامد، اما می کردن شریعت می به دموکراتیزه

اند که بدون یک  شده در ایران نشان داده های تجربه نمونه .گذاری منجر شود ثباتی قانون بی
های فراگیر  شده اجتهاد، امکان بروز تنش های نهادینهفرآیندچارچوب تفسیری منسجم و 

دوم،  .(Kadivar, 2019: 123-126) گذاری دینی و حقوقی وجود دارد در سیاست

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            18 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 19
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

وگوی آزاد دینی تأکید  پاسخگویی؛ گرچه النعیم بر گفتهای نهادی و مسئله  محدودیت
هایی چون جمهوری اسلامی ایران، با موانع نهادی  ورزد، اما تحقق این امر در بستر نظام می

اقتدار دینی رسمی، ساختارهای نظارتی و پیوند میان مشروعیت سیاسی و  .روست روبه
 اند؛ تفسیر خاص از شریعت، فضا را برای تنوع تفسیری و اجتهاد غیررسمی تنگ کرده

تعادل میان خرد جمعی و تخصص دینی؛ مدل النعیم گرچه بر مشارکت اجتماعی و سوم، 
درستی به چالش تعادل با اقتدار معرفتی فقیهان  گذارد، اما به عقل جمعی در اجتهاد تأکید می

توان میان حق مردم در تفسیر اخلاق دینی و ضرورت حفظ انسجام  چگونه می .دهد پاسخ نمی
تنها در سطح  تخصصی در فقه، پلی نظری و نهادی برقرار ساخت؟ این پرسشی است که نه

 .(Hallaq, 2009: 34-35) نظر، بلکه در تجربه عملی ایران نیز پاسخ نهایی نیافته است

بخش و اجتماعی، تلاشی جدی برای  در مجموع، مدل اجتهادی النعیم با نگاهی رهایی
های نهادینه و  احیای مشروعیت دینی در عصر مدرن است، اما تحقق آن در قالب

های مرجعیت،  تر با ملاحظات نهادی، بحران ای دقیق گذاری معاصر، مستلزم مواجهه سیاست
جمهوری اسلامی ایران،  .نسبت میان عقل جمعی و تخصص دینی است و پرسش از

بخش و هم منتقد جدی این پروژه  تواند هم الهام عنوان یک میدان پیچیده و چندلایه، می به
 .باشد

 
ها و مخیاطرات   افزایی هویت دینی و حقوق بشر؛ فرصت تمهید دوم: هم .2-3

 سازی بومی
سازی فعال، انتقادی و  احمد النعیم، طرح ایده بومی ترین وجوه اندیشه یکی از نوآورانه

شمولی و  سازی رایج میان جهان او، برخلاف دوگانه .محور حقوق بشر است گفتگو
گرایی فرهنگی، بر آن است که بازتعریف حقوق بشر نه از طریق تحمیل بیرونی،  نسبی

در این چارچوب،  .پذیر است بلکه از دلِ سنت دینی و تجربه زیسته مسلمانان، امکان
شود؛  شریعت نه مانع، بلکه منبعی برای بازاندیشی اخلاقی و تحول معرفتی تلقی می

وگوی انتقادی، اجتهاد نوگرا و بازخوانی تاریخی قرار  مشروط بر آنکه در معرض گفت
به باور او، هویت دینی، اگر با دغدغه کرامت انسانی، . (An-Na‘im, 1992: 9-10) گیرد

تنها به  تواند نه تماعی و حساسیت نسبت به اقتضائات زمانه همراه گردد، میعقلانیت اج
تر برای آن در جوامع  پذیرش حقوق بشر یاری رساند، بلکه مشروعیت و مقبولیتی عمیق

 .اسلامی فراهم کند

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            19 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 21 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

توان در اسناد  سازی حقوق بشر را می در نظام جمهوری اسلامی ایران، تلاش برای بومی
گذاری  های قانون گذاری کلان و اصلاحات تدریجی در برخی حوزه راهبردی، سیاست

گرفته در قوانین مرتبط با  های صورت و بازنگری« منشور حقوق شهروندی» .مشاهده کرد
های اسلامی با  هایی از کوشش برای تلفیق آموزه خانواده، کودکان، یا امور کیفری، نمونه

سرپرست،  ها، مانند حقوق کودکان بی در برخی حوزه .زبان نوین حقوق بشر هستند
ها به  زدایی از برخی رفتارهای اجتماعی، یا حمایت اجتماعی از خانواده، این کوشش جرم

 .اند دستاوردهای ملموسی نیز انجامیده

گرایی فرهنگی و  حال، این روند با دو چالش ساختاری مواجه است: نخست، نسبی بااین
تواند  سازی می های روشن و معیارهای پاسخگو، بومی صدر غیاب شاخ .تعلیق حقوق بنیادین

دهد که تفسیرهای  تجربه ایران نشان می .های سنتی بدل شود به پوششی برای تثبیت نابرابری
های مدنی، اغلب با  های مذهبی و آزادی هایی مانند اقلیت محدودکننده از شریعت در حوزه

فات قانونی در باب دیه، ارث، پوشش اختلا .شوند توجیه می« هویت اسلامی»ارجاع به 
دوم،  .(Mayer, 2007: 83-85) اند اجباری یا حق ولایت بر کودک، مؤید این نگرانی

سازی مستلزم آن است  موفق بومیفرآیند  .تعارض میان وحدت هنجاری و تنوع اجتماعی
وگوی  گفتکه اجتهاد فقهی نه در قالبی بسته و حکومتی، بلکه در میدان تضارب آراء، 

تنها  کنترل نهادی یا انحصار تفسیر دینی، نه .علمی و مشارکت اجتماعی صورت پذیرد
دهد، بلکه مشروعیت هنجارهای جدید را نیز با چالش مواجه  پویایی حقوقی را تقلیل می

اجتهاد به نهادهای رسمی و غیاب امکان نقد علنی، فرآیند در ایران، محدودشدن  .سازد می
 .(Sachedina, 2009: 38) بازنگری اجتماعی سنت شده استرآیند فموجب تعلیق 

در نگاه نخست، پروژه النعیم واجد جذابیتی گفتمانی است: او با عبور از تقابل تصنعی 
وگوی درونی درباره حقوق بشر را در دل گفتمان  میان سنت و مدرنیته، امکان گفت

دهد که  سلامی، از جمله ایران، نشان میبا این حال، تجربه زیسته جوامع ا .جوید اسلامی می
مقاومت  .شوند سختی فراهم می هایی است که در عمل به شرط تحقق این افق نیازمند پیش

وگوی آزاد، تحقق مدل  نهادهای سنتی، ملاحظات ایدئولوژیک، و فقدان فضای گفت
افزون بر این، ( 002: 0384اند )سروش،  رو کرده هایی روبه سازی النعیم را با دشواری بومی

اند حقوق  بررسی الگوهای حقوق بشری در برخی کشورهای عربی یا آسیایی که کوشیده
دهد که  بازتعریف کنند، نشان می« های بومی ارزش»بشر را صرفاً در چهارچوب 

گرایی  شود، بلکه گاه به واپس تنها به نوآوری منجر نمی سازی بدون نقد سنت، نه بومی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            20 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 21
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

سازی اصیل، باید  رو، هرگونه بومی ازاین .انسانی نیز انجامیده است حقوقی و تقلیل کرامت
گویی و  با بازاندیشی صریح در مبانی فقهی، گشودگی معرفتی و تعهد به اصول پاسخ

 .شفافیت همراه باشد

 
 وگو؛ افق، ظرفیت و موانع تمهید سوم: زبان مشترک اخلاقی و گفت .3-3

خلاقی یا حقوقی، حاصل کنش ارتباطی، تضارب آرا در نگاه النعیم، مشروعیت هر قاعده ا
این . (An-Na‘im, 1992: 11; Gadamer, 2004: 306-307) وگوی آزاد است و گفت

وگو و هرمنوتیک تطبیقی قرابت دارد و بر این اساس است که  مدل، با سنت فلسفه گفت
ت جمعی وگو و جلب رضای قاعده حقوقی زمانی پایدار و معتبر است که از مسیر گفت

زیست و  های تخصصی محیط ایران تشکیل شورای فقه پزشکی، کمیته در .عبور کند
دهند فقه  تأملی هستند که نشان می های واقعی و قابل های بررسی مسائل خانواده، نمونه هسته

دانان و جامعه مدنی گاه در تلاش برای گشودن زبان مشترک اخلاقی  رسمی، حقوق
هایی چون فقه پزشکی نوین، حقوق  ، هرچند محدود، در حوزهوگوها این گفت .اند بوده

وگوی تخصصی را  اند و فضای گفت محیطی تأثیرگذار بوده کودکان و عدالت زیست
ها، این روند به اصلاح و  در برخی حوزه. (Sachedina, 2009: 55-58) اند توسعه داده

حقوق کودک، پزشکی ارتقای نظام حقوقی منتهی شده؛ برای نمونه، مباحث پیرامون 
دهد که این زبان  با این حال، تجربه ایران نشان می .نوین، محیط زیست و حقوق شهروندی

وگو نباشد،  مشترک، مادامی که مبتنی بر مشارکت آزاد، شفافیت و تضمین حق نقد و گفت
 .(Bayat, 2007: 181-184) شود به توافقی صرفاً اداری یا فرمالیستی فروکاسته می

وگوی اخلاقی است، اما در عمل با  نعیم، اگرچه بستری برای ارتقای گفتمدل ال
مادامی که  .های نهادینه و فضای نقد فقدان زیرساخت نخست،  .هایی مواجه است چالش

وگو محدود به حوزه  ها و نهادهای واسط فعال و مستقل نباشند، گفت جامعه مدنی، رسانه
اگر تنها یک نهاد یا گروه صاحب انحصار  .سمیدوم، سلطه تفسیر ر .ماند رسمی باقی می

های  سوم، چرخش .شود تفسیر باشد، امکان تضارب آرا و زبان مشترک محدود می
های جدید، تکنولوژی و  وگو باید قادر باشد به تحولات نسل گفت .اجتماعی و هویتی

 .مسائل جهانی پاسخ دهد؛ امری که نیازمند پویایی و انعطاف ساختاری است
سازی فعال و زبان مشترک اخلاقی،  النعیم، با تکیه بر اجتهاد اجتماعی، بومی مدل

ای برای پیوند سنت، عقلانیت و حقوق بشر در جهان اسلام و ایران معاصر  های تازه افق

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            21 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 22 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

ویژه در زمینه حقوق عمومی و نظام حقوقی ایران،  ها، به اما تحقق عملی این افق .گشاید می
های مشارکتی، شفافیت در تفسیر و گشودگی  وسعه زیرساختمستلزم اصلاح نهادی، ت

ترتیب، اندیشه النعیم را نه باید نسخه  بدین .المللی است نسبت به تحولات اجتماعی و بین
وگوی مستمر، بازاندیشی و تعمیق تجربه حقوق بشر  نهایی، بلکه چارچوبی برای آغاز گفت

طه نقد علمی، تعهد به اخلاق و التزام به واس اسلامی و ایرانی تلقی کرد؛ چارچوبی که به
 .کند تحولات واقعی جامعه، ظرفیت پویایی و نوسازی را حفظ می

 

های نو در حقوق بشر اسلامی ایران؛ تفسیر فلسفی و تأمل  راهکارها و افق .4
 تحلیلی در پرتو پروژه احمد النعیم

شمولی و  نیته، جهانگفته درباره نسبت پرتنش سنت و مدر در پرتو تأملات نظری پیش
گرایی و با توجه به تجارب انضمامی جمهوری اسلامی ایران در مواجهه با مفاهیم و  بومی

رفت از وضعیت تعلیق یا  هایی نو برای برون توان به افق نهادهای حقوق بشر، اکنون می
ق های فرسوده، بلکه خل آنچه در این میان اهمیت دارد، نه تکرار دوگانه .تناقض پرداخت

امکانی جدید در بستر فلسفه حقوق اسلامی است؛ امکانی که در آن، اصول کرامت انسانی، 
 .عقلانیت ارتباطی و اقتضائات زمانه، در دل نهادهای فقهی، حقوقی و مدنی بازخوانی شوند

پروژه احمد النعیم، هرچند با ملاحظات انتقادی همراه است، اما بستری مفهومی برای 
مثابه خطوط  در ادامه، راهکارهایی در چهار محور اصلی، به .آورد میبازاندیشی فراهم 

 .گیرد راهنمای بازسازی حقوق بشر اسلامی با تأکید بر تجربه ایران، مورد بررسی قرار می
 

 بازآفرینی نهاد اجتهاد: از اقتدار تخصصی به عقلانیت جمعی .1-4

واجد ظرفیت « اجتهاد»اندازه در سپهر فلسفه حقوق اسلامی، شاید هیچ مفهومی به 
ای که در برخی ادوار  مراتبی و اقتدارگرایانه آفرین نباشد؛ با این حال، ماهیت سلسله تحول

بر این نهاد سایه انداخته، آن را به ابزاری برای تثبیت تفاسیر رسمی و تقلیل مشارکت 
اجتهاد را نه امتیازی احمد النعیم، با نگاهی انتقادی به این وضعیت،  .عمومی فروکاسته است

داند که همه اقشار جامعه را  نهادی برای گروهی خاص، بلکه کنشی عقلانی و اجتماعی می
در . (An-Na‘im, 2008: 13) خواند به مشارکت در تولید معنا و بازتفسیر شریعت فرامی

این چارچوب، مرجعیت فقیه از درون تعامل آزاد و عقلانی با سایر ساحات دانش، جامعه 
چنین  .ای سنتی از نقل و تقلید یابد، نه صرفاً از سلسله مدنی و تجربه زیسته مشروعیت می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            22 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 23
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

هابرماس است که در آن، اعتبار یک « عقلانیت ارتباطی»ای از اجتهاد، یادآور نظریه  تلقی
 شود وگوی آزاد حاصل می ادعا نه از موضع قدرت، بلکه از قدرت استدلال در بستر گفت

(Habermas, 1996: 110) .ای برای تضارب آراء، بررسی  ترتیب، اجتهاد به عرصه بدین
 .گردد انتقادی، و بازخوانی متون در پرتو تحولات اجتماعی بدل می

هایی برای بازتفسیر  ویژه در قرون متأخر، ظرفیت در ایران، سنت اجتهاد شیعی، به
هایی مانند فقه  ن، اندیشهویژه از عصر مشروطه تاکنو اجتماعی فقه فراهم کرده است؛ به

ای میان فقه و جامعه  اند نسبت تازه گرا، فقه نظام یا فقه حکومتی، هر یک کوشیده مصلحت
با این حال، چالش اصلی آن است که اغلب . (Arjomand, 1988: 145-147) برقرار سازند
ای و مشارکت  ها، در غیاب ساختارهای نهادی برای تضارب میان رشته این نوآوری

اند یا به صورت تقنینی فاقد شفافیت نظری باقی  گذاری تقلیل یافته عمومی، یا به سیاست
 .(Hallaq, 2009: 31-35) اند مانده

ای و  رشته در پاسخ به این چالش، راهکار اساسی آن است که شوراهای اجتهادی بین
ان، دان چندسطحی در ساختار رسمی شکل گیرند؛ شوراهایی متشکل از فقیهان، حقوق

تجربه نهادهایی مانند شورای  .شناسان و نمایندگان نهادهای مدنی فیلسوفان حقوق، جامعه
اند که ظرفیت  های فقهی شورای نگهبان نشان داده اخلاق زیستی وزارت بهداشت یا کمیته

سازی و  وگوی تخصصی در ایران وجود دارد، اما نیازمند نوسازی نهادی، شفاف گفت
  .اند گسترش مشارکت

ای به مشارکت اجتماعی برسد؛ از  تواند از انحصار حوزه سان، اجتهاد در ایران می بدین
های نوپدید مانند فقر، خشونت خانگی،  گویی به بحران کارانه به پاسخ تفسیر محافظه

در این افق، نه تنها نسبت میان سنت و  .محیطی، یا اخلاق زیستی در علم های زیست بحران
اجتهاد دیگر نه  .شود میان فاعل فردی و خرد جمعی نیز دگرگون مینوآوری، بلکه نسبت 

 .است« پرسش از امکان عدالت در اکنونِ زیسته»فقط بازخوانی سنت، بلکه 
 

محییوری و  سییازی فعییال، کرامییت نوسییازی اخییلاق جمعییی: بییومی  .2-4
 گذاری هنجاری سیاست

ترجمه یا اقتباس صرف  سازی حقوق بشر، در نگرش فلسفی النعیم، فراتر از پروژه بومی
ی خلاق و انتقادی است که در آن سنت و تجدد، در افق عقلانیت و فرآینداست؛ بلکه 

در این رهیافت،  .(An-Na‘im, 1992: 9-10) کنند وگو می کرامت انسانی با یکدیگر گفت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            23 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 24 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

 تولید معنا در سپهر»ة سازی نه به معنای مرزگذاری یا دفع امر جهانی، بلکه به منزل بومی
هایی چون عدالت، برابری، و حق بر  که ارزش است؛ چنان« اسلامیـ   فرهنگ ایرانی

شده  کرامت، در تعاملی زنده با سنت اسلامی، بار دیگر به صورت نهادینه و اجتماعی
این امر، مستلزم عبور از دفاع صرف یا انفعال، و حرکت به سوی  .شوند بازتولید می

ای که در آن، مباحثاتی همچون حقوق  گذاری ستاست؛ سیا« گذاری هنجاری سیاست»
های نوپدید اجتماعی، نه با رویکردی تدافعی، بلکه در  ها و گروه زنان، کودکان، اقلیت

 Sachedina, 2009: 38)) وگو و تطبیق مستمر بررسی و ساماندهی شوند میدان نقد، گفت
هایی با  ای، کارگروه جای برخورد جزیره توانند به گذار می در عمل، نهادهای سیاست

ای که در مواردی  های عینی جامعه ایجاد کنند؛ تجربه ترکیب اجتهاد، علوم انسانی و تجربه
گذاری آموزش و سلامت، مؤثر  چون اصلاح قانون حمایت از خانواده یا تحول در سیاست

های نظری و عملی برای ارتقاء ادبیات  پیشنهاد کلیدی، توسعه کارگاه .واقع شده است
های پژوهشی مشترک  اندازی پروژه ای و حتی راه رشته وگوی بین حقوق بشر اسلامی، گفت

  .الملل است با مراکز علمی جهان اسلام و جامعه بین
 

 وگوی ساختاریافته و پویایی اجتماعی توسعه زبان مشترک اخلاقی: گفت 3-4

توسعه زبان مشترک ترین راهبردهای بازسازی حقوق بشر در بستر ایران،  یکی از بنیادی
زمان ریشه در سنت  گذاری حقوقی است؛ زبانی که هم های سیاستفرآینداخلاقی در 

در تحلیل احمد النعیم، چنین  .گوی اقتضائات نوپدید جامعه مدرن باشد داشته باشد و پاسخ
گیری هر نظام حقوقی بومی و پایدار است؛ چراکه در غیاب آن،  شرط شکل زبانی، پیش

کنند، یا در مواجهه با تحولات  قواعد حقوقی یا به صورت ابزاری و موقتی عمل می
از دیدگاه هرمنوتیکی . (An-Na‘im, 1992: 11) شوند اجتماعی به ضدّ خود بدل می

تاریخ، ة گرایی یا تحمیل از بالا، بلکه زایید ، این زبان اخلاقی نه محصول ارادهگادامر
 آورد های مشترک معنا سر برمی وگو و بازی تفاهمی است که از دل آن افق گفت

(Gadamer, 2004: 306-307). 

در این چارچوب، مشروعیت هنجار حقوقی، در گرو امکان مشارکت مؤثر کنشگران 
های جوانی که در  ها، نخبگان منتقد و نسل ویژه اقلیت تولید آن است؛ به فرآیندمتکثر در 

، «کنش ارتباطی»کند، در منطق  که هابرماس تصریح می چنان .ای قرار دارند موقعیت حاشیه
اعتبار هر قاعده مبتنی بر این است که بتواند در برابر انتقاد عمومی تاب بیاورد و خود را در 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            24 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 25
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

وگو، در  این گفت. (Habermas, 1996: 110) پذیر سازد توجیهتحمیل  وگویی بی گفت
اندیشه عبدالله النعیم نیز، صرفاً یک لوازم جانبی فرهنگی نیست، بلکه بنیاد فلسفی نظم 
حقوقی مشروع است؛ نظمی که نه از طریق اجبار یا روایت رسمی، بلکه از دل تفاهم، 

 .یابد مشارکت و بازاندیشی مستمر سامان می

جربه جمهوری اسلامی ایران، تشکیل شوراهای فقهی و حقوقی در نهادهایی مانند در ت
های  های علمیه، از جمله گام قوه قضائیه، مجلس شورای اسلامی، وزارت بهداشت، و حوزه

با این حال، چالش اصلی، نه در وجود این نهادها، بلکه در  .مهم در این مسیر بوده است
تا زمانی که  .هاست گیری آن های تصمیمفرآیندحق نقد در گویی و  فقدان شفافیت، پاسخ

های دانش، فعالان مدنی، دانشگاهیان و  وگویی واقعی با دیگر حوزه این ساختارها به گفت
ها از درون تهی و کارکردشان به  نمایندگان اقشار اجتماعی بدل نشوند، زبان اخلاقی آن

 .سطحی صوری فروکاسته خواهد شد

ها  رایی رایج میان فقه اسلامی و نظام حقوق بشر، برخی پژوهشگ در نقد تقابل
برای نمونه، مشفقی با  .اند از درون سنت به بازخوانی اصول همگرایانه بپردازند کوشیده

دهد که اصولی نظیر  تأکید بر عناصر مشترک در فقه امامیه و حقوق بشر جهانی، نشان می
وگو و تلفیق  دارند که بستری برای گفت کرامت انسان، عدالت و آزادی، ظرفیت آن را

گذار،  پیشنهاد بنیادی آن است که نهادهای سیاست( 24، ص 0414فراهم کنند )مشفقی، 
های سنتی مشورت، به توسعه سکوهای نقد عمومی، میزگردهای آزاد  فراتر از مکانیسم

ی اجتهاد گذاری و حت قانونفرآیند دانشگاهی و حضور رسمی نمایندگان جامعه مدنی در 
سوی اخلاق  گرایی مقطعی و واکنشی، به الگوی پیشنهادی، عبور از مصلحت .اهتمام ورزند

فناوری، هوش مصنوعی،  وگویی است؛ اخلاقی که مسائل نوپدیدی همچون زیست گفت
های نو را نه از منظر سد و انکار، بلکه در پرتو عقلانیت  محیط زیست، یا حقوق داده و رسانه

تر، آینده حقوق بشر اسلامی در  در سطحی عمیق .دهد دلی تفسیری پاسخ میمشارکتی و هم
ایران وابسته به ایجاد زبان مشترک اخلاقی و ساختارمند است؛ زبانی که تنها در میدان 

 .گیرد وگوی مستمر میان نهادهای دینی، دانشگاهی، مدنی و حتی بدنه جامعه شکل می گفت
دهد،  لیل صداهای مسلمان در منازعه حقوق بشر نشان میگونه که هاینر بیلفلت در تح همان

مستلزم عبور  گیری زبان مشترک اخلاقی میان سنت اسلامی و هنجارهای جهانی، امکان شکل
و جایگزینی آن با تعهد اخلاقیِ « جهان اسلام در برابر غرب»آمیز  از منطق خصومت

 .(Bielefeldt, 2000: 910) درونی سنت استة دینی به کرامت انسان و نقد نقادان درون

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            25 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 26 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

حق »و « فرهنگ تضارب»زبان مشترک اخلاقی، زمانی زاینده و بالنده خواهد شد که 
هایی ساختاری، از نهادهای دانشگاهی و پژوهشی تا سطوح تقنینی و  مثابه ارزش به« نقد

 توان به امکان بازسازی تنها در چنین صورتی است که می .فقهی، به رسمیت شناخته شوند
 .گرایانه، امیدوار بود نظم حقوقی اسلامی در افقی جدید، و با رویکردی واقع

 

شفافیت، پاسخگویی و اخلاق عمومی: زیربنای بازآفرینی حقیوق بشیر    .4-4
 اسلامی

 .آخرین بنیاد فلسفی و راهبردی، ارتقاء شفافیت، پاسخگویی نهادی و اخلاق عمومی است
یی و شفافیت نه فقط ابزار کنترل، بلکه مبنای در منظومه فلسفه حقوق عمومی، پاسخگو

که در تجربه ایران، هر جا آرای فقهی و تفسیری به  مشروعیت مدرن و سنتی است؛ چنان
اند، هم مشروعیت و هم کارآمدی نظام  صورت شفاف و با امکان نقد عمومی مطرح شده

 .(Kadivar, 2019: 123-126; Arjomand, 1988: 145-147) حقوقی ارتقا یافته است
سازی مبانی  پیشنهاد کلیدی، تدوین نظام انتشار عمومی آرای اجتهادی، شفاف

افزون بر  .هاست گذاری گیری و ایجاد بسترهای نقد دانشگاهی و اجتماعی بر سیاست تصمیم
های جدید با تأکید بر عقلانیت انتقادی و  این، آموزش اخلاق عمومی و تربیت نسل

 .پایداری تحول خواهد بود های بومی، زیربنای ارزش

ترتیب، راهکارهای پیشنهادی این پژوهش نه فقط نقشه راه اصلاح نهادی یا  بدین
ای فلسفی برای بازآفرینی حقوق بشر اسلامی در ایران  های سیاستی، بلکه تبیین پروژه توصیه

سازی خلاق، زبان مشترک اخلاقی و  ای که در آن اجتهاد اجتماعی، بومی است؛ پروژه
محور را تشکیل  شفافیت نهادی، اجزای یک معماری جدید برای حقوق عمومی کرامت

چنین افقی، ایران را از منطق تطبیق منفعل با سنت یا پذیرش صرف الگوهای  .دهند می
در تراز عدالت، « اسلامیـ  حقوق بشر ایرانی»برد و به سوی ساخت یک  جهانی فراتر می

 .کند عقلانیت و اخلاق جمعی رهنمون می
 

 گیری نتیجه

اندیشه فلسفی و انتقادی، این پژوهش کوشید تا نسبت میان شریعت، حقوق بشر و ة در آیین
تجربه ایرانی را با نگاهی بازاندیشانه مورد واکاوی قرار دهد؛ نه با تکیه صرف بر 

ری گی گرایانه سنت و مدرنیته، بلکه با الهام از الگوهایی که امکان شکل های تقلیل دوگانه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            26 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 27
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

های نوین  فرهنگی را میان میراث اسلامی و افق وگویی میان زبان مشترک اخلاقی و گفت
بر این اساس، مقاله نشان داد که آینده حقوق بشر اسلامی نه در  .سازند حقوق بشر فراهم می

حذف سنت و نه در انفعال در برابر روایت غالب جهانی، بلکه در تعلیق خلاق سنت، 
د هنجارها، و ترجمه تجربه زیسته در قالب عقلانیت جمعی و اخلاق زا بازآفرینی درون

 .گیرد مشارکتی شکل می

تواند  عنوان یکی از بنیادهای پویایی در سنت اسلامی، در صورتی می اجتهاد اجتماعی به
آفرینی مؤثری در نوسازی حقوق بشر ایفا کند که از سطح فردمحور و تفسیری  نقش

هایی که در قالب  تجربه .ای و شفاف منتقل شود رشته تی، بینمحدود به نهادهایی مشارک
اند، حاکی از آن است  شوراهای اخلاق، نهادهای داوری و تعاملات دانشگاهی رقم خورده

که هر جا نقد جمعی، مشارکت مدنی و تعامل با جامعه علمی تقویت شده، سنت نیز توانسته 
 .که از هویت خویش تهی گرددخود را با مسائل نوپدید سازگار کند، بدون آن

گونه که در تجربه ایران شکل گرفته، بیش از آنکه به معنای  سازی حقوق بشر، آن بومی
فرهنگی از دل نیازهای  تقابل با گفتمان جهانی باشد، تلاشی است برای تولید مفاهیم میان

ق معنا در ای است برای خل حقوق بشر اسلامی ایرانی، در این تلقی، پروژه .واقعی جامعه
زایی مفاهیم در دل  تنیدگی سنت و عقل مدرن، و درون بستر تجربه زیسته، درهم

ها نیز مؤید آن است که  اصلاحات حقوقی موفق در برخی حوزه .وگوی انتقادی گفت
های ظهور الگوهای  تواند زمینه گذاری مشارکتی می پیوند میان سنت، اجتهاد نو، و سیاست

 .هنجاری جدید را فراهم سازد

ای، صرفاً یک ابزار ارتباطی نیست، بلکه  زبان مشترک اخلاقی در بطن چنین پروژه
های متعارض و خلق فضایی برای تضارب آرا و پذیرش  ایی فهمسازوکاری برای بازآر

تر و فراگیرتر باشد، مقبولیت اجتماعی  هرچه این زبان ساختارمندتر، نهادی .هاست تفاوت
تحقق این هدف در گرو تقویت نهادهای  .یابد تغییرات حقوقی و اخلاقی نیز افزایش می

 .رهنگ مدارا و شفافیت نهادی استشدن ف وگو، و نهادینه گیری نهاد گفت واسط، شکل

مثابه یک افق فلسفی و اجتماعی، تنها زمانی  در نهایت، حقوق بشر اسلامی ایرانی، به
ای و تکراری عبور کرده و در  های ایستا، کلیشه یابد که بتواند از روایت قابلیت تکوین می

ای از عدالت،  معنای تازهبستری از تفکر نقاد، مشارکت اجتماعی و تعهد به کرامت انسانی، 
این پروژه نه تکرار گذشته است و نه اقتباس صرف از  .آزادی و اخلاق عمومی بیافریند

اسلامی با جهان ـ  غرب، بلکه کوششی است برای ایستادن در نقطه تلاقی سنت ایرانی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            27 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


 28 ــــــــــــــــــــــــ ... وگوی بینافرهنگی درباره حقوق بشر و شریعت بر اساس سنجی گفت امکان

ای که در آن فلسفه حقوق عمومی، الهیات اجتماعی و عقلانیت مدنی  متکثر امروز؛ نقطه
جای آنکه در تقابل با  آینده این پروژه، به .گیرند ر خدمت انسان و جامعه قرار مید

بخش برای جوامع اسلامی و حتی  تواند در مقام الگویی الهام شدن تعریف شود، می جهانی
گفتمان جهانی حقوق بشر ظاهر گردد؛ الگویی که ریشه در سنت دارد، اما چشم به آینده 

 .دوخته است
 

 منابع
 .تهران: مؤسسه صراط ،سنت و سکولاریسم .(0384) .وش، عبدالکریمسر -

 .قم: انتشارات کتاب طه ،ترجمه فارسی: پرسش از اخلاق ،سؤال الأخلاق .(0381) .طه عبد الرحمن -

ها از منظر حقوق بشر معاصر و فقه  حقوق اقلیت .(0410) .، نادیازاده ناصر و محمدی ،عزیزی -
 .210-220، 3(00، )فقه و حقوق نوینفصلنامه علمی  ،اسلامی

 .تهران: مؤسسه بوستان کتاب قم ،فقه و عقلانیت معاصر .(0398) .علیدوست، ابوالقاسم -
های فقهی  پژوهش ،مقایسه حقوق شهروندی در اسلام و حقوق بشر .(0414) .مشفقی, مژگان  -

  .02-34 ،(0)2 ،حقوق بشر
های  پژوهش ،رویکرد فقه و حقوق ایران به حقوق فردی بشر .(0414) .، ایرجافشار احمدی -

 .49-۶8 ،(0)2 ،فقهی حقوق بشر
 .تهران: صدرا ،نظام حقوق زن در اسلام .(038۶) .مطهری، مرتضی -

 

References 
- An-Na‘im, A. A. (1990). Toward an Islamic Reformation. Syracuse UP. 

- An-Na‘im, A. A. (1992). Human Rights in Cross-Cultural Perspectives. 

UPenn Press 

- An-Na‘im, A. A. (2008). Islam and the Secular State. Harvard UP. p. 13 
- Arjomand, S. A. (1988). The Turban for the Crown: The Islamic 

Revolution in Iran. Oxford UP. 

- Asad, T. (2003). Formations of the Secular. Stanford UP. 

- Bayat, A. (2007). Making Islam Democratic: Social Movements and the 

Post-Islamist Turn. Stanford UP. 

- Bielefeldt, Heiner. (2000). Muslim voices in the human rights debate. 

Human Rights Quarterly, 22(4), 906-941. 

- Derrida, J. (2002). Acts of Religion (ed. Gil Anidjar). Routledge. 

- Gadamer, H.-G. (2004). Truth and Method (2nd ed.). Continuum. 
- Habermas, J. (1996). Between Facts and Norms. MIT Press. 

- Hallaq, W. B. (2009). An Introduction to Islamic Law. Cambridge UP. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            28 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html


     ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ 29
 

نی
ستا

نگ
م ت

اس
دق

حم
م

 
ار 

مک
و ه

 ـ
رة 

دو
ول

ا
 ـ 

رة
شما

 
ل 

او
 ـ

14
13

 

- Iqbal, M. (1930). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. 

Oxford UP. 

- Kadivar, M. (2019). Blasphemy and Apostasy in Islam. Edinburgh UP. 

- Mayer, A. E. (2007). Islam and Human Rights: Tradition and Politics. 

Westview Press. 

- Mohammad, A. (2013). “Islamic Law and Civic Virtue.” In Islam and the 

Challenge of Human Rights (pp. 160-178). Oxford UP. 

- Rahman, F. (1982). Islam and Modernity. University of Chicago Press. 

- Rawls, J. (1993). Political Liberalism. Columbia University Press. 

- Sachedina, A. (2009). Islam and the Challenge of Human Rights. Oxford 

UP. 

- Saeidi, A. (2008). The Accountability of Islamic State in Iran. Routledge. 

- Tofighi Darian, M. (2020, March 11). Iran’s judiciary and gender-

discriminatory laws. Islamic Law Blog. 

- Zubaida, Sami. (2003). Law and Power in the Islamic World. I.B. Tauris. 

 

 

 

 
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            29 / 29

https://islamichumanrights.ir/article-1-51-en.html
http://www.tcpdf.org

