
- Abassi, M., Kalhornia Golkar, M. (2024). The Position of the Environment in the 

Paradigm of Islamic Human Rights, Journal of Islamic Human Rights, 2(1), 1-15. 

 

Journal of Islamic Human Rights 

Volum 1, Consecutive Number 1, 2024 

Journal Homepage: https://islamichumanrights.ir/ 
This is an Open Access paper licensed under the Creative Commons License CC-BY 4.0 license.  
 

 

 

 

 

The Position of the Environment in the Paradigm of 

Islamic Human Rights 

Mahmoud Abbasi1* , Meysam Kalhornia Golkar2 
1. Head of Medical Ethics and Law Research Center, Shahid Beheshti University of Medical Sciences, 

Tehran, Iran; Head of International Human Dignity Think Tank, Tehran, Iran. dr.abbasi@sbmu.ac.ir 

2. Researcher of Institute of Bioethics and Health Law, Tehran, Iran; General Director of International 

Human Dignity Think Tank, Tehran, Iran. 

Abstract 
How to deal with the environment, especially due to weather hazards, climate 

changes and the extinction of biological species, as a result of excessive human use, 

is one of the most important concerns of contemporary societies. Meanwhile, using 

the capacity of religious teachings to make serious changes in the attitude towards 

the environment and how to treat it can be very helpful. Based on this, the present 

study was carried out using qualitative content analysis method based on 

documentary data, with the aim of explaining the status and dignity of the 

environment in the context of the basic principles of Islamic human rights. The 

findings showed that the principles of Islamic human rights, while emphasizing the 

inherent dignity and virtue of man and the right to benefit from nature, depict for 

him the place of succession and trustworthiness on the earth and on this basis, tie the 

right to benefit from the environment with the need to protect nature as a moral and 

religious duty that has an intrinsic value. This attitude and its dissemination can be 

used as an effective model for promoting sustainable and responsible behaviors 

towards the environment in Islamic societies and as an example for other societies 

Keywords: Environment, Islamic Human Rights, Human Dignity, Benefit, 

Succession, Trustworthiness 

 

International Think Tank 
of Human Dignity 

High Council for 
Human Rights 

International Asosiation 
of Islamic Bioethics 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             1 / 15

https://islamichumanrights.ir/
https://orcid.org/0000-0002-4223-6818
https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 
 

 

حقوق  مجله، جایگاه محیط زیست در پاردایم حقوق بشر اسلامی(. 0413عباسی، محمود؛ کلهرنیاگلکار، میثم. ) -
 .01-0، صفحات (0)2، بشر اسلامی

 

 

 

 
 

 

 حقوق بشر اسلامیمجله 
 0413ـ  ولاـ شمارة  اول ةدور

 (مقاله پژوهشی) 01 -0صفحات 

 22/11/0413ـ انتشار  22/12/0413ـ پذیرش 01/13/0413تاریخ: دریافت 

 جایگاه محیط زیست در پاردایم حقوق بشر اسلامی

*1محمود عباسی
 2میثم کلهرنیاگلکار،  

المللی رییس اندیشکده بین ومرکز تحقیقات اخلاق و حقوق پزشکی دانشگاه علوم پزشکی شهید بهشتی رییس . 1
 dr.abbasi@sbmu.ac.ir ، تهران، ایران.کرامت انسانی

، المللی کرامت انسانیبینپژوهشگر انستیتو اخلاق زیستی و حقوق سلامت و مدیر کل حوزه ریاست اندیشکده . 2
 .تهران، ایران

 چکیده
های مواجهه با محیط زیست به ویژه به واسطه مخاطرات آب و هوایی، تغییرات اقلیمی و انقراض گونه

آید. در های جوامع معاصر به شمار میگونه بشر، یکی از مهمترین دغدغهزیستی، در نتیجه استفاده افراط
های دینی برای ایجاد تغییرات جدی در نگرش به محیط زیست و نحوه آموزه این میان استفاده از ظرفیت

تواند بسیار راهگشا باشد. بر این اساس مطالعه حاضر با استفاده از روش تحلیل محتوای رفتار با آن، می
های اسنادی، با هدف تبیین جایگاه و منزلت محیط زیست در پیرابند اصول مبنایی کیفی مبتنی بر داده

ها نشان داد که اصول حقوق بشر اسلامی ضمن تأکید بر کرامت قوق بشر اسلامی به انجام رسید. یافتهح
مندی از طبیعت، برای او جایگاه جانشینی و امانتداری بر زمین را به تصویر ذاتی و فضیلت انسان و حق بهره

عنوان یک وظیفه طبیعت به مندی از محیط زیست را با لزوم حفاظت ازکشد و بر این مبنا حق بهرهمی
عنوان یک الگوی تواند بهزند. این نگرش و اشاعه آن میاخلاقی و دینی که ارزشی ذاتی دارد، گره می

مؤثر برای ترویج رفتارهای پایدار و مسئولانه نسبت به محیط زیست در جوامع اسلامی و سرمشقی برای 
  دیگر جوامع، مورد استفاده قرار گیرد. 

 مندی، جانشینی، امانتداریمحیط زیست، حقوق بشر اسلامی، کرامت انسانی، بهره واژه:کلید

 بشر جمهوری اسلامی ایران ستاد حقوق المللی کرامت انسانیاندیشکده بین
 حقوق بشر اسلامیمجله

 المللی اخلاق زیستی اسلامیانجمن بین

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             2 / 15

https://orcid.org/0000-0002-4223-6818
https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 3 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ مجله حقوق بشر اسلامی

 

 

ار 
مک

و ه
ی 

اس
 عب

ود
حم

م
رة

ما
ـ ش

ل 
 او

رة
دو

ـ 
 

وم
د

ـ  
10

43
 

 مقدمه

حفظ محیط زیست و ایجاد تعادل میان توسعه اقتصادی و حفاظت از منابع طبیعی، یکی از 
های انسانی بر محیط رود. تأثیرات مخرب فعالیتهای اصلی دوران مدرن به شمار میچالش

تنها در ارتباط با خود محیط زیست و حیات وحش، بلکه در مقیاس حقوق بشر و زیست، نه
 آورد. های بسیاری را فراهم میموجبات نگرانی نقض کرامت انسانی نیز

های زیست محیطی عمده در ارتباطی وثیق با ملاحظات حقوق در حال حاضر چالش
بشری قرار دارند. از یک طرف، دسترسی به آب سالم و هوای پاکیزه از حقوق اساسی بشر 

های بیماری آورد و بروزها آسیب وارد میاست که نقض آن به شدت به سلامتی انسان
شود. متقابلاً، حفظ های قلبی و عوارض سرطانی را موجب میجدی نظیر آسم، بیماری

شود که منابع طبیعی چون آب و هوا تمیزتر باقی بمانند و حقوق محیط زیست باعث می
حفاظت از تنوع . از طرف دیگر، بشر در زمینه دسترسی به آب و هوای سالم تضمین شود

های حیاتی محیط زیست، منجر به حفظ منابع طبیعی و حیاتی ی از پایهعنوان یکزیستی به
شود و نظم و یکپارچگی حاکم ها، و حیوانات و گیاهان وحشی میها، دریاچهمانند جنگل

که تخریب تنوع زیستی منجر به از بین رفتن دارد؛  همچنانبر اکوسیستم را مصون می
ود که این امر تبعاتی را نیز برای کیفیت زیست شها و افزایش خطر انقراض آنها میگونه

انسانی و درنتیجه تهدیداتی را از منظر نقض حقوق بشر و کرامت انسانی به دنبال خواهد 
های جهانی، تهدیدی عینی عنوان یکی از بزرگترین چالشداشت. تغییرات اقلیمی نیز به

ها و ها، خشکسالیطوفان رود. افزایش دما،برای ابعاد مختلف حقوق بشری به شمار می
های جوی ناشی از تغییرات اقلیمی، منجر به تخریب منابع طبیعی، کاهش امنیت سایر پدیده

شوند که این امور به طور ها میغذایی و افزایش مشکلات بهداشتی و تبعات ناشی از آن
 . کنندمستقیم حقوق بشر را تهدید می

عنوان یک نظام حقوقی و ر اسلامی بهاینک پرسش اینجاست که در الگوی حقوق بش
های قرآن و سنت، حفاظت و پاسداشت محیط زیست از چه جایگاه اخلاقی مبتنی بر آموزه

و اهمیتی برخوردار است و اساساً مبانی و اصول حاکم بر حقوق بشر اسلامی چه ارتباطی با 
های بت به دغدغهنمایند و نظام حقوقی اسلام نسمحیط زیست و محافظت از آن برقرار می

گذارد محیط زیستی به ویژه از منظر تأثیری که بر کرامت انسانی و حقوق وی بر جای می
هایی در اصول حقوق بشری اسلام برای درک و دریافت جامعه اسلامی به چه کاربست

 ها به رشته تحریر درآمده است.  ودیعه نهاده است؟ این تحقیق با هدف پاسخ به این پرسش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             3 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 0 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ زیست در پاردایم حقوق بشر اسلامیجایگاه محیط 

 

  پیشینه
اند تحقیقات پیشین به رغم اینکه صراحتاً موضوع این تحقیق را وجهه اهتمام خود قرار نداده

تواند در اند که میلیکن جهات و ابعاد مختلفی از آن را محل بحث و کنکاش قرار داده
ها و گشا باشد. در ادامه به برخی از این تحقیقات و محور بحثبحث حاضر نیز گره

 شود. اشاره می هاهای آنیافته
( ضمن استدلال به آیات و روایات مختلفی که حاکی از اهمیت و 0331جوادی آملی )

منزلت محیط زیست در پنداره قرآنی و اسلامی است، فرهنگ دین را هماره حامی مبادی 
گرچه حفظ محیط زیست از لحاظی به علوم »دارد که داند و بیان میزیست محیطی می

گردد، لیکن کارآمدی آن، نحوه حیات بشر و تأمین سلامت و میطبیعی و تجربی بر 
های علوم انسانی قبل از هر چیز، شادابی و ... صبغه علوم انسانی دارد و در تمام رشته

طور کند و همانشناسی لازم است و انسان کریم را جز قرآن کریم، چیزی تفسیر نمیانسان
تعانت به برهان عقلی و استمداد از حدیث که بهترین روش تفسیری قرآن، گذشته از اس
، بهترین شیوه «قرآن ز قرآن پرس و بس»صحیح، همانا تفسیر قرآن به قرآن است: 

شناسی، تفسیر انسان به انسان است؛ یعنی باید متشابهات حس و خیال و وهم را از انسان
در بخش بخش اندیشه، به محکمات عقل نظری ارجاع داد و متشابهات شهوت و غضب را 

شده و سرانجام، فطرت یا فطنت و فکرتِ نهادینه عملی احاله کردانگیزه، به محکمات عقل 
«. الهی را مرجع علم و عمل قرار داد تا صبغه ملکوتی اصول زیست محیطی محفوظ بماند

( به بررسی موضوع اسلام و محیط زیست پرداخته و در 0331ای دیگر، یعقوبی )در مقاله
های اسلامی و گاه و نگرش به طبیعت و پیوند انسان با طبیعت از منظر آموزهمطالعه خود، ن

Kamali (2102 ،)تمایز و وجوه افتراق آن از نگرش غربی را مورد توجه قرار داده است. 
اصل »های اسلامی از منظر قرآن، با تأکید بر در مقاله حفاظت از محیط زیست در آموزه

زمین ـ که نوع بشر را امانتدار و حافظ محیط طبیعی خود  جانشینی انسان )خلافه( بر روی
، به بحث و استدلال پیرامون رویکرد قرآن به حفاظت «دهد ـ و اصل امانت )امانه(قرار می

(، با 0334پردازد. قدیر )از محیط زیست و تمایز دیدگاه ارزشی اسلام در این زمینه می
المللی و اسلام، ضمن اذعان به اینکه در نبررسی حق بر محیط زیست از منظر حقوق بشر بی

المللی زیست در اسناد بینچارچوب نسل سوم حقوق بشر حق جدیدی به نام حق بر محیط
عنوان یک حق انسانی مطرح شده حقوق بشری شکل گرفت که در آن محیط زیست به

ان انسان و عنوان یک دین جامع و کامل که در آن میاست، به این مهم از دیدگاه اسلام به

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             4 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 5 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ مجله حقوق بشر اسلامی

 

 

ار 
مک

و ه
ی 

اس
 عب

ود
حم

م
رة

ما
ـ ش

ل 
 او

رة
دو

ـ 
 

وم
د

ـ  
10

43
 

در تعالیم اسلامی طبیعت در »کند که طبیعت رابطه وجود دارد، پرداخته است و بیان می
برداری معقول نمایند و از اتلاف و نابودی آن ها قرار گرفته تا از آن بهرهاختیار انسان

های مختلفی به آن خودداری نمایند. چنین حقی در قرآن کریم شناسایی شده و از جنبه
عنوان امانتی الهی استفاده نمایند و حق ته شده است و توصیه شده که از طبیعت بهپرداخ

های خود بر این یافته ( در بررسی0331افتخار جهرمی و رضایی )«. آیندگان رعایت شود
های نگاه قرآن به طبیعت، نگاهی کاملاً متفاوت از سایر ادیان و نظام»اند که تأکید داشته

سان بر زمین، در برخی موارد که با محیط زیست در تعارض قرار حقوقی است و حق ان
شود. از آنجا که تأمل و توجه به طبیعت از آیات قرآن مجید و تمامی گیرد محدود میمی

باشد، بدین روی همگرایی حقوق محیط زیست و حقوق های اسلام قابل استنباط میآموزه
 «. شده استبشر از منظر اسلام امری پذیرفته

در این مقاله ضمن ارجاع به تحقیقات پیشین رویکردی نوین در تبیین جایگاه محیط 
برداری و ضرورت حفظ و زیست از منظر پارادایم حقوق بشر اسلامی با ترسیم الگوی بهره

 پاسداری از محیط زیست با استناد به اصول حقوق بشر از منظر اسلام، مطمح نظر بوده است. 
 

 روش

ای و اسنادی نظیر کتب، مقالات علمی و ز مطالب مندرج در منابع کتابخانهدر این تحقیق، ا
منابع اسلامی )قرآن و روایات( استفاده شده است. همچنین، شیوه بحث بر مبنای تحلیل 

 ای استوار گردیده است. محتوای کیفی و استدلال استنتاجی و استقرایی از شواهد کتابخانه
 

 ها یافته
زیست و عناصر متشکله آن در آیات و روایات از یک سو و عموم و پرداختن به محیط 

اطلاق شواهد بازتابنده اصول حقوق بشر در منابع اسلامی از سویی دیگر، حاکی از 
مندی عادلانه از آن است. تأکید بر اهمیت محیط ضرورت حفظ محیط زیست و بهره

محور باشد امری طبیعتای زیست در چارچوب نظام فکری اسلام، بیش از آنکه مسئله
کند. محور است و همین مهم ارزشمندی و نفوذ و رسوخ آن را در اذهان بیشتر میفضیلت

توان اصولی را )کرامت و برخورداری، با توجه به شواهد قرآنی و روایات مختلف می
خلافت و جانشینی، و عدالت و امانتداری( در پیراند نظام حقوق بشر اسلامی استحصال 

که پایبندی به آن ضامن حفظ و پاسداشت محیط زیست است. درواقع حقوق بشر نمود 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             5 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 6 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ زیست در پاردایم حقوق بشر اسلامیجایگاه محیط 

 

ای داشته و از این طریق در اسلامی نسبت به اهمیت محیط زیست و جایگاه آن توجه ویژه
ارتباطی حکیمانه و دوسویه حفظ حقوق بشر از دریچه محافظت از محیط زیست را تأمین 

 و تضمین نموده است. 
 

 بحث
یط زیست و اهمیت و ضرورت پاسداشت آن مزید بر سیر استقرایی در جایگاه مح

های دینی با امعان نظر به مبانی و اصول حاکم بر حقوق بشر اسلامی نیز قابل بحث و آموزه
مندی، بررسی است. در ادامه با محوریت این مبانی و اصول، شامل کرامت و برتری، بهره

تبیین جایگاه محیط زیست در منشور حقوق بشر  جانشینی، امانتداری و عدالت ورزی، به
 اسلامی اهتمام خواهیم نمود. 

 

 الف( کرامت و فضیلت انسانی 
و لقد کرّمنا بنی آدم و حملناهم فی البرّ و البحر و رزقناهم من »قرآن کریم با بیان اینکه 

( انسان را در مقامی عظیم و 11، )اسراء، «الطیبّات و فضلناهم على کثیرٍ ممن خلقنا تفضیلا
 کشد و اقتضای این کرامت برتری و فضیلت او بر دیگر مخلوقات است. کریم به تصویر می

از  برخوردار است؛ خدا او را بر بسیاری ذاتی و شرافت در قرآن از کرامتانسان 
 و احساس خود را درک واقعی خویشتن است. او آنگاه داده برتری خویش مخلوقات

ها ها و دنائتکند و خود را برتر از پستی را در خود درک و شرافت کرامت این کند کهمی
 ( 0312ها بشمارد. )میرموسوی، حقیقت، نیها و شهوتراو اسارت

عنوان یک موجود فراتر از سایر با توجه به مبانی اسلامی، انسان از آن جهت به
بخشد و قرآن شود که خداوند به او کرامتی خاص میموجودات جهان در نظر گرفته می

آدمََ. کرامت انسان ا بنَیِکریم زیربنای حقوق بشر را بر این اصل استوار ساخته است: لقَدَْ کرََّمنْ
برخاسته از فطرت پاک الهی است و همین امر مبنای برخورداری و استحقاق او از مظاهر 

آلایش خلقت ازجمله محیط زیست سالم گردیده است. پیامبر گرامی اسلام )ص( پاک و بی
بّ الکرم، ، کریمٌ یحفةإنّ الله تعالی طیّب یحبّ الطیّب، نظیفٌ یحبّ النظا»چنین فرمود: 

معنا که خداوند پاک است و پاکی را ( بدین000؛ )ترمذی، «جوادٌ یحبّ الجود، فنظّفوا...
گی را دوست دارد ... . پس، فنا و آستان زندگی خود را دوست دارد؛ پاکیزه است و پاکیز

شود: اولاً اصول زیست محیطی از پاکیزه نمایید. آنچه از این حدیث شریف استنباط می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             6 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 7 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ مجله حقوق بشر اسلامی

 

 

ار 
مک

و ه
ی 

اس
 عب

ود
حم

م
رة

ما
ـ ش

ل 
 او

رة
دو

ـ 
 

وم
د

ـ  
10

43
 

ملکوتی دارد و رعایت طهارت و طیب در بدن و منزل و  ٴرسول گرامی اسلام، صبغهمنظر 
محل کار و ساحت خانه و دفتر و پیشگاه مراکز تحقیق و پژوهش و ... برای آن است که 
انسان خلیفه خداست و خلیفه باید سنت و سیرت مستخلف عنه را سریره خود قرار داده، به 

مند باشد. ثانیاً بوی خوب و ه محبوب خداست، علاقهبویی از آن جهت کپاکی و خوش
کند؛ زیرا جان آدمی مجاور بدن اوست و تأثیر و تأثّر رعایت پاکیزگی، روح را تلطیف می

متقابل آن دو در یکدیگر، معقول حکیم و مقبول طبیب است و در پرتوِ طیب و طهارتِ 
ند. ثالثاً فرمان مزبور با تحلیل کتن، روح ملکوتی تقویت شده، توان پرواز برتر پیدا می

شناسی، به سه اصلِ عموم، دوام و اطلاق همراه است؛ یعنی همگانی، همیشگی عریق حدیث
ها اعم از زن و مرد، پیر و برنا، در تمام جانبه و فراگیر است؛ به طوری که تمام انسانو همه

کار را نظیف و پاکیزه دوران زندگی و ایّام عمر و از هر جهت، باید بدن، منزل و محل 
بینی نشده آلوده شد، به نظافت آن نمایند و آن را آلوده نکنند و اگر در اثر رخدادهای پیش

مبادرت کنند. رعایت این اصول، حقوق و وظایف متقابل تمام شهروندان نسبت به یکدیگر 
 ( 0331و نیز دولت و ملت در برابر هم است. )جوادی آملی، 

مندی از محیط زیست و اذن ن و فضیلت ذاتی او مبنا و منشأ بهرههمچنین، کرامت انسا
تسلط بر مواهب طبعیت است؛ امری که به طور مجزا در آیات و روایات مختلفی به عبارات 

 و سیاق گوناگون به آن اشاره شده است. 
 

 مندی ب( حق بهره
برجسته طبیعت  های حقوق بشر اسلامی، خداوند مخلوقات خویش و به طوربراساس آموزه

و محیط زیست را برای انسان آفریده و انسان حق تصرف و استفاده از آن را دارد و این 
هُوَ الَّذِی خَلَقَ لکَمُْ ما فِی »فرماید: ها وجود دارد. لذا میها در همه زمانحق برای همه انسان

زمین را متعلق به همه برداری از منابع و منافع ( این آیه بهره23)بقره، « الأرْضِ جَمیِعاً
داند؛ که باید به نحو اصولی و صحیح، در جهت رفع نیازها و ها میها، در همه زمانانسان

وَ لقََدْ »ها صورت پذیرد. شاهد دیگر، آیه ها در همه دورهرعایت حقوق دیگر انسان
که بیانگر توانایی و  ت؛اس (01)اعراف، « مکََّنّاکمُْ فِی الأرْضِ وَ جَعَلنْا لَکمُْ فِیها مَعایِشَ

امتیازی است که انسان روی زمین دارد، تا جایی که در آن وسائل زندگی او فراهم شده 
است. روشن است که داشتن محیط زیستی سالم، جزء اولین حقوق انسان برای زندگی در 
روی زمین است. بر همین اساس، خداوند کریم، پهنه طبیعت را زیستگاه انسانی قرار داده 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             7 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 8 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ زیست در پاردایم حقوق بشر اسلامیجایگاه محیط 

 

به طوری  دانداست. برخی آیات قرآن نیز آفرینش عناصر محیط زیست را برای انسان می
کند. که خداوند با نام بردن از عناصر محیط زیست، بر آفرینش آنها برای انسان تأکید می

)نحل، « لُونَءٌ وَ منَافِعُ وَ منِهْا تأَْکُوَ الأنـْعامَ خَلقَهَا لکَمُْ فِیها دِفْ»فرماید ازجمله آنجا که می
ینُْبِتُ لَکمُْ بهِِ الزَّرْعَ وَ الزَّیْتُونَ وَ النَّخیِلَ »( و 01)نحل، ...« هُوَ الَّذِی أنْزَلَ منَِ السَّماءِ ماءً »( یا 1

وَ أنْزَلَ لکَمُْ منَِ السَّماءِ ماءً »فرماید، ( و همچنین می00)همان، « وَ الأعنْابَ وَ مِنْ کُلِّ الثَّمَراتِ
( این دسته از آیات که در قرآن به فراوانی یافت 21)نمل، « بَهْجَةٍبَتنْا بهِِ حَدائِقَ ذاتَ فَأنْ

شوند، همگی یک پیام واحد دارند: تمامی عناصر محیط زیست روی زمین برای می
کس مند شوند. هیچهای الهی بهرههاست و همه افراد حق دارند از این نعمتانسان
از طرفی، آیاتی از قرآن، محیط زیست و  .ادی را از آنان سلب کندتواند این حق خدادنمی

ها، ها و درّهدر این آیات، آفتاب و ماه، باد و باران، کوه»داند؛ عناصر آن را مسخّر انسان می
زارها، حیوانات و سایر منابع زمینی و خلاصه همه موجودات را در خدمت ها و سبزهجنگل

رمانبردار انسان ساخته است تا او بتواند از همه آنها بهره برده و انسان در آورده و همه را ف
زندگی سعادتمندی را داشته باشد. در فرهنگ قرآن، واژه تسخیر به دو معنی آمده است: 
یکی در خدمت منافع و مصالح انسان بودن مانند تسخیر خورشید و دیگری زمام اختیارش 

از موجودات زمین. )مکارم شیرازی و همکاران، در دست بشر بودن مانند دریاها و بسیاری 
وَ »، ...«وَ سخََّرَ لکَمُُ الشَّمسَْ وَ القَْمَرَ »توان به ( از این قسم شواهد قرآنی می312، ص 0313

...« الأرْضِ ألَمْ تَرَوْا أنَّ اللّهَ سخََّرَ لَکمُْ ما فِی السَّماواتِ وَ ما فِی »، ...«سخََّرَ لکَُمُ اللَّیْلَ وَ النَّهارَ 
 و موارد بسیاری از این دست که به همین معنا دلالت دارند اشاره داشت. 

عنوان حق شود که طبیعت و محیط زیست در متون دینی بهاز آنچه بیان شد، روشن می
ها شناخته شده است. بنابراین، در مقابل حقی که خداوند ها در تمامی دورانهمه انسان

ای نیز بر عهده او گذاشته زیست و طبیعت به انسان اعطا کرده، وظیفهبرای استفاده از محیط 
شود. زیرا هدف برداری صحیح از محیط زیست را شامل میاست که حفظ، حمایت و بهره

خداوند از واگذاری طبیعت به انسان این است که جهت رفاه، آسایش و تکامل خود از آن 
روی کند، برخلاف این فاده از این امکانات زیادهمند شود. درنتیجه، اگر انسان در استبهره

هدف متعالی عمل کرده است که نتیجه آن به خطر افتادن حیات خود و دیگران و بازماندن 
 (0334از مسیر تکاملی به سوی سعادت دنیا و آخرت خواهد بود. )فیروزی، 

زیست در درواقع، حق انسان بر زمین و طبیعت، در برخی موارد که با مصلحت محیط 
 (. 2، 0331شود )افتخار جهرمی؛ رضایی، گیرد، محدود میتعارض قرار می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             8 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 9 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ مجله حقوق بشر اسلامی

 

 

ار 
مک

و ه
ی 

اس
 عب

ود
حم

م
رة

ما
ـ ش

ل 
 او

رة
دو

ـ 
 

وم
د

ـ  
10

43
 

عنوان یک مندی انسان از محیط زیست در چارچوب حقوق بشر اسلامی بهبنابراین بهره
فضیلت مطرح است نه صرفاً یک فرصت یا منفعت و این برخورداری بایستی در راستای 

 فضائل نفسانی و ملکوتی باشد.  

وإلی الماء الجارى  ةثلاث یجلین البصر، النظر الی الخضر»فرمایند: امبر اسلام )ص( میپی

اند: نگاه به سبزه و به آب روان سه چیز است که موجب روشنی دیده ،«وإلی الوجه الحسن
( اگر جلوه چشم در دیدن فضای سبز و آب روان 421، 0332و به روی نیکو. )پاینده، 

اد و حفظ بوستان و گلستان و منطقه سبز و روان ساختن جوی است، مشخص است که ایج
صاف، مطلوب اسلام است؛ نه در تحصیل آن کوتاهی رواست و نه در حراست آن، قصور 

 .سزاست و نه در نگهداری منابع طبیعی و مراتع و مزارع گل و گیاه، فتور به جاست
همراه است، خیر مضاعف  ثمربخش ٴهمچنین اگر فضای سبز با زرع یا غرس خوشه یا شاخه

آور دانست و شود. لذا رسول گرامی اسلام غرس درخت میوه را صدقه ثوابمحسوب می
الله إلاّ من غرس غرساً لم یأکل منه آدمىٌ و لاخلقٌ من خلق»در تشویق آن، چنین فرمود: 

 ( گستره فیض خدا باعث شد که ثواب صدقه دادن از110، 0332)پاینده، «. قةًکان له صد

برداری بشر نداشته باشد؛ بلکه اگر هر راه زرع یا غرس درخت بارآور، اختصاصی به بهره
مخلوقی اعم از حیوان یا انسان از آن استفاده کند، عنوان صدقه بر آن جاری خواهد شد. 

 ( 0331)جوادی آملی، 
 

 ج( جانشینی 
إِنِّی »فرماید گرفته و میخداوند در قرآن کریم برای انسان مقام خلافت و جانشینی در نظر 

مجید  در قرآن انسان و منزلت مقام دربارة که (. آیاتی31)بقره، « جَاعِلٌ فِی الأْرْضِ خلیفه
 است ساخته ترسیم انسان برای الوهیت از مقام را پس هستی و شکوه مقام ترینعیرف، آمده

کند می تعریف زمین در روی جهان عیار آفرینندةو نماد تمام خداگونه را موجودی و انسان
 داند. می و آسمانی زمینی موجودات او را برتر از همه آفرینش و سرنوشت

از یک منظر، کرامت انسان، مرهون خلافت اوست؛ زیرا جانشینِ موجود کریم از 
هره غیر انسان کرامت برخوردار است و چنین کرامتی که از ناحیه خلافت الهی باشد، ب

، کسی است که در تمام «خلیفه»کرامت انسان در پرتو خلافت اوست و »بنابراین،  .نیست
باشد و برابر علم او اندیشه پیدا کند و « مستخلف عنه»شؤون علمی و عملی خود، تابع 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             9 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 14 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ زیست در پاردایم حقوق بشر اسلامیجایگاه محیط 

 

مطابق اراده او صاحب انگیزه شود. خدای سبحان که خلعت خلافت را بر اندام موزون 
ه پوشانید، تاروپود استبرق جانشینی را، معرفت اسمای حسنای الهی و مرمّت انسان وارست

قلمرو خلافت و آباد و آزادسازی منطقه جانشینی از نفوذ تخریبی اهریمنان قرار داد ... و از 
هو أنشأکم من الأرض و استعمرکم فیها فاستغفروه ثمّ توبوا إلیه »لحاظ عملی چنین فرمود: 

خدای یگانه شما را از زمین ایجاد کرد و شما را بر  (؛20)هود، « بإنّ ربّی قریبٌ مجی
آبادی زمین برگماشت پس از او طلب مغفرت کنید سپس به سوی او توبه کنید، حقیقتاً که 

 (0331کننده است. )جوادی آملی، پروردگار من نزدیک و اجابت
ختن زمین و نجات ترین عنصر خلافت الهی بعد از فراگیری معارف دینی، آباد سامهم

آن از هرگونه تباهی و تیرگی است. مقصود از زمین، گستره زیست بشر است که از عمق 
گیرد. بنابراین، فرهنگ زیست محیطی با مقام دریا تا اوج سپهر و قله آسمان را دربر می

آلاید و عوض برین جانشینی خدا آمیخته است. آن کس که به جای پالایش هوا، آن را می
پردازد و به جای کند و به جای غرس نهال، به قطع درخت میزمین، آن را ویران می مرمّت

دریغ فروغی، بیها ابایی ندارد، چنین فارغ بیسازی دریا و صحرا، از آلوده نمودن آنسالم
شمرد. منظور از عمارت زمین، تأمین اصول گوید که خویشتن را خلیفه خدا میدروغ می

ات انسانی است؛ نه خصوص زندگی گیاهی که برخی دارند و نه زیست محیطی برای حی
ای به آن بسنده نمودند، بلکه زندگی انسانی که جامع مخصوص حیات حیوانی که عده

تمام مراحل نباتی و حیوانی هم خواهد بود؛ یعنی هم زمین از خطر تباهی برهد و هم زمینه 
ب طبیعی طرفی بندد و هم روح از از ضرر اخلاقی مصون بماند تا هم بدن از مزایای ط

 مواهب ویژه نفس رحمانی، به رَوْح و ریحان نایل شود. )همان( 
او در  و جانشین خداوند؛ خلیفه از طرف برگزیده است موجودی از نظر قرآن انسان

 خداآشنا، آزاد، مستقل، امانتدار خدا و مسئول فطرتی و جسم؛ دارای از روح زمین؛ مرکب
از  کمال خیر و شر، در حال و زمین، آشنا به و آسمان بر طبیعت و جهان، مسلط یشتنخو

نامحدود، برخوردار  و عملی علمی ظرفیت خدا، دارای سوی به قوت، سیرکننده به ضعف
و برخوردار از حقوق  خداوندی هایاز نعمت مندیبهره ذاتی، شایسته و کرامت از شرافت

 ( 241-212تا، است.)مطهری، بی در برابر خداوند خویش ئولو مس
مندی او از محیط بنابراین جانشینی خداوند در زمین برای انسان گرچه مبنای حق بهره

زا و تعهدآور نیز خواهد بود تا با اتصاف به گیرد لیکن برای او مسئولیتزیست قرار می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            10 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 11 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ مجله حقوق بشر اسلامی

 

 

ار 
مک

و ه
ی 

اس
 عب

ود
حم

م
رة

ما
ـ ش

ل 
 او

رة
دو

ـ 
 

وم
د

ـ  
10

43
 

یی یا به دیگر سخن توأم با منش اوصاف خداوند کریم به عدالت و درستی و نیکو
 مند شود. امانتداری از محیط زیست بهره

 

 د( امانتداری 
دار و آزاد دارد و امانت مستقل ( انسان شخصیتی3؛ دهر، 012براساس قرآن کریم )احزاب، 

 با کار و ابتکار خود زمین شده است تا دارد؛ و از او خواسته و مسئولیت خدا است. رسالت
را اختیار کند. )میرموسوی،  و شقاوت سعادت از دو راه خود یکی آباد سازد و با انتخابرا 

 (0312حقیقت، 
گونه که دیدگاه خدامحورانه حکایت دارد، اسلام پیش از همه تحولات کنونی به همان

بحث طبیعت نگاه خاص داشته و مالکیت محیط زیست را از آن خدا دانسته است و حق 
باشد. )افتخارجهرمی؛ رضایی، گیری از مواهب طبیعی برگرفته از اذن خدا میبهرهانسان بر 

0331 :2) 
زیست داشته است ای به محیطساز، توجه ویژهعنوان یک مکتب جامع و انساناسلام به

داند. اما انسان که خلیفه الهی بر شناسد و او را مسلط بر طبیعت میو انسان را خلیفه الهی می
ت حق ندارد مرتکب تعدّی و تفریط شود. نگرش انسان به محیط زیست باید زمین اس

برداری از محیط زیست، در حفاظت از آن کوشا عنوان امانت الهی باشد که ضمن بهرهبه
 ( 011: 0334های آینده تحویل دهد. )قدیر، باشد تا این امانت الهی را به سلامت به نسل

انسان است که باید در حفظ محیط زیست و عناصر براساس همین تکلیف و مسئولیت 
آن کوشا باشد و از فساد و تباهی در زمین اجتناب کند چه اینکه زیست منطبق با کرامت و 
شرافت انسان در گرو داشتن محیط زیست سالم است. از حضرت امام صادق )ع( نقل شده 

« ةزیر العذب و الأرض الخوارلایطیب السکنی إلاّ بثلاث، الهواء الطیّب و الماء الغ»است: 

زندگی بدون احراز سه عامل حیاتی گوارا نیست: هوای پاک تمیز،  (؛232: 0314)مجلسی، 
خیز و قابل کشت و زرع. خداوند تمام عناصر محوری آب فراوان و گوارا و زمین حاصل

رار داد و ها را جزء حقوق بشر قبرداری از آنمورد نیاز زندگی بشر را تأمین فرمود و بهره
ها از آفت، انقراض، کمبودی و مانند آن مکلف کرده است. اگر جامعه را به صیانت آن

فرد یا جامعه، دولت یا ملت در شناخت این عناصر اصلی فتور ورزد یا در تحصیل یا 
ها قصور کند، وظیفه دینی خود را انجام نداده است؛ یعنی لازم است درباره نگهداری آن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            11 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 12 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ زیست در پاردایم حقوق بشر اسلامیجایگاه محیط 

 

کند برداری از این امانت الهی و چیزهایی که آن را آلوده و بیمار میبهره اصل هوا، کیفیت
و چیزهایی که در پالایش و درمان آن مؤثر است و نحوه پالایش آن، کارشناسی دقیق شده 

 (0331و اجرا شود. )جوادی آملی، 
 

 ورزی ( عدالت ه
او مستلزم عدالت ورزی در مندی انسان در کنار مقام جانشینی و امانتداری تفسیر حق بهره

مواجهه با طبیعت و محیط زیست است. عدالت مفهومی گسترده است و ابعاد گوناگونی 
یابد. پرهیز از اسراف و تبذیر و افساد در زمین و وارد آوردن ضرر و سوء مدیریت در می

ر از مصادیق مهم رفتارهای ناعادلانه د (kamali, 2012, 262)مندی از محیط زیست بهره
 قبال محیط زیست است. 

گونه از طبیعت و مواهب آن را اقدامی منطقی و اسراف غیر وریقرآن کریم بهره
 و اشربوا و لا عند کل مسجد و کلوا زینتکم آدم خذوایا بنی»داند؛ نادرست و ناشایست می

یه فسادگری انسان ما ( در صورتی که تصرف03)الاعراف، « لا یحّب المسرفین تسرفوا، إنهّ
کلوا و اشربوا من »شود: محدود و ممنوع می طبیعت انسان در و ظلم و طغیان باشد دخالت

 ( 21)البقره، « مفسدین الارضو لا تعثوا فی اللهّ رزق
در اسلام، مدیریت درست محیط زیست به ویژه در سطح کلان از وظایف حاکمان و 

با تأکید بر لزوم آبادانی زمین و محیط زیست، چنین  رود. امام علی )ع(ها به شمار میدولت

الأرض أبلغ من نظرک فى استجلاب الخراج لأنّ  ةوَ لیْکَنُْ نظرک فى عمار»فرمایند: می

؛ اهتمام تو به آباد نمودن زمین، بیش از توجه تو به جمع درآمد «ةذلک لایدرک إلاّ بالعمار

، بند 13آید )نامه با آبادانی به دست نمی و اخذ مالیات باشد زیرا این )کسب درآمد( جز
13  .) 

« ضرار لا ضرر و لا»مندی از محیط زیست در قالب قاعده لزوم رعایت عدالت در بهره
قابل بررسی است. درواقع بسیاری از مسائل طبیعت و محیط زیست در عصر ما به  نیز

و یا فاضلاب آنها  کنندمی لودههایی که هوا را آای به این قاعده مرتبط است. کارخانهگونه
ای به جامعه زیان ها به گونهشود و با آلودگی هوا و آبها ریخته میکه به رودخانه

در  که آنان سازند و یارا آلوده می هوا دلیل رسانند و یا خودروهایی که در شهرها به هرمی
ریاها، تغییر دمای زمین و ... سطح کلان در از بین بردن لایه محافظ زمین، آلوده کردن د

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            12 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 13 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ مجله حقوق بشر اسلامی

 

 

ار 
مک

و ه
ی 

اس
 عب

ود
حم

م
رة

ما
ـ ش

ل 
 او

رة
دو

ـ 
 

وم
د

ـ  
10

43
 

دهد کسی به اجازه نمی اسلامی اند و بر طبق آن حکومتمؤثرند، همه مشمول این قاعده
اولی به جامعه که افراد متعددی را بردارد، زیان رساند، و یا به طور  طریق فرد دیگری و به

د. اصولاً هرگونه تجاوز به در تنگنا قرار ده را آنان غیر مستقیم یا تجاوز به محیط زیست
تعبیر « ضرر»رسانی به مردم است که در حدیث شریف از آن به نوعی زیان محیط زیست

جسمی و روحی و گاه اقتصادی در تنگنا قرار  لحاظ به ها راسان که آنشده است؛ به همان
رآن تعبیر شده است. ق« ضرار»کند که در حدیث شریف از آن به دهد و ناخوش میمی

گرانه تأکید کرده که به طور قطع، یکی از کریم بارها بر رفتارهای سازنده و اصلاح
رفتارهای اصلاح گرانه در زمین حفظ و حراست از طبیعت و محیط زیست است و در 
مقابل، از رفتارهای فسادانگیز نهی کرده است. در قرآن کریم در بسیاری موارد، واژه 

وَ لا تُفْسِدُوا فِی » فرمایند:ه است. خداوند در قرآن کریم میآمد« فساد»در مقابل « صلاح»
( به این معنی که در زمین پس از اصلاح آن فساد 12)اعراف، ...« الأرْضِ بَعْدَ إِصلْاحهِا 

سازی محیط زیست یکی از مصادیق مهم نکنید. بدون تردید، تخریب، نابودی و آلوده
گونه که در آیه بالا هم آمده است، در بسیاری از نرفتارهای فسادانگیز در زمین است. هما

آمده است که این فساد در زمین، شامل « فی الارض»همراه با « فساد»آیات قرآن، واژه 
فساد در طبیعت و محیط زیست نیز خواهد بود. به همین جهت، قرآن کریم با بیان عناصر 

داند و خطاب به فساد می محیط زیست و طبیعت، تخریب و نابودی آنها را مصداق بارز
وَ إِذا تَوَلّی سَعی فِی الأرْضِ لیُِفْسِدَ فِیها وَ یُهْلِکَ الحَْرْثَ وَ النَّسْلَ وَ »فرمایند: پیامبر )ص( می

شوند( در راه گردانند )و از نزد تو خارج می؛ هنگامی که روی بر می«اللهُّ لا یُحِبُّ الْفَسادَ
سازند، )با اینکه ها و چهارپایان را نابود میزراعت کنند وفساد در زمین، کوشش می

 ( 0334دارد. )فیروزی، دانند( خدا فساد را دوست نمیمی
شود که فساد در مقابل عدل دارای مفهومی بسیار گسترده از آیات یادشده استفاده می

، گردد. به عبارت دیگرگری، انحراف و ظلم میاست و شامل هرگونه نابسامانی، ویران
شود که نظام آفرینش را دچار مخاطره کند. فساد به هرگونه تخریب و ویرانگری گفته می

های موجود در آفرینش، نظم حاکم بر طبیعت و محیط زیست است که یکی از نظم
رو، هرگونه هرگونه تخریب و نابودی آن، مشمول نهی در این آیات خواهد شد. ازاین

در عرصه محیط زیست ختم گردد، در تضاد با تعالیم رفتاری که به بروز فساد و تخریب 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            13 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 10 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ زیست در پاردایم حقوق بشر اسلامیجایگاه محیط 

 

برداری از عالیه اسلام بوده و ممنوع است. بر همین اساس، انسان باید در عین استفاده و بهره
 محیط زیست، از هرگونه رفتار غیر اصولی و فسادانگیز در این باره بپرهیزد. )همان( 

ورداری از محیط زیست در توان گفت اقتضای اصل عدالت در برخطورکلی میبه
مندی متوازن، عادلانه و آبادگرانه از طبیعت با ملاحظه چارچوب حقوق بشر اسلامی، بهره

 های آتی است.  حقوق تمامی انسان ها و همچنین نسل
 

 گیری نتیجه
ارتباط وثیق میان پایداری محیط زیست با پاسداشت حقوق بشر و کرامت انسانی از دریچه 

عنوان حقوق شاخص بشری و ایجاد جوامعی حیات و حق بر سلامت بهتأمین حق بر 
کننده عنوان یکی از عوامل تعیینیافته با مناسبات بهداشتی و عادلانه، محیط زیست را بهتوسعه

های گیریهای دولتی و تصمیمجهت، سیاستکند. بدیندر قلمرو حقوق بشر مطرح می
حیط زیست و احترام به حقوق بشر همراه باشند تا مرتبط با توسعه باید با رویکرد حفظ م

. در این راستا کاربست ها و جامعه به دست آیدبهبودی مستدام در کیفیت زندگی انسان
های دینی برای ایجاد التزام نسبت به محیط زیست از ضرورت قابل توجهی برخوردار ارزش

، حاکی از اهمیت توجه به محیط تنها به کفایتهای اسلامی نهاست. سیر استقرایی در آموزه
زیست است بلکه مزید بر آن، تحلیل مبانی و اصول حقوق بشر اسلامی، رویکردی 

کشد. به یافته در قبال محیط زیست را در پیرابند حقوق بشر اسلامی به تصویر میتوسعه
لمللی امخاطرات محیط زیستی منجر به تأمل و توجه ببیشتر اسناد بینعبارتی در شرایطی که 

به حفاظت از محیط زیست در چارچوب یک نسل و به مثابه یکی از عناصر مهم در قلمرو 
های اسلامی و اصول و مبانی حقوق حقوق بشر گردیده، خیلی پیش از این و براساس آموزه
 بینی شده است. بشری آن، الگوی تعامل بهینه انسان با محیط زیست پیش

های اخلاقی و دینی نظیر کرامت انسانی، ل و ارزشحقوق بشر اسلامی با تکیه بر اصو
مندی، جایگاه جانشینی، وظیفه امانتداری و عدالت ورزی، تأکید معتنابهی بر حق بهره

برداری پایدار از منابع طبیعی دارد. در قرآن کریم و حفاظت از محیط زیست و بهره
مندی قیم به لزوم بهرهروایات، شواهدی متقن وجود دارد که به طور مستقیم یا غیرمست

کنند. استفاده از الگوی حقوق بشر اسلامی که عادلانه و حفاظت از محیط زیست اشاره می
بر شأن و کرامت انسانی و سلطه عادلانه انسان بر مخلوقات ازجمله طبیعت و محیط زیست 

از منابع تنها متضمن حفظ و آبادانی و برخورداری ورزد، نهبه مثابه امانت الهی تأکید می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            14 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html


 15 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ مجله حقوق بشر اسلامی

 

 

ار 
مک

و ه
ی 

اس
 عب

ود
حم

م
رة

ما
ـ ش

ل 
 او

رة
دو

ـ 
 

وم
د

ـ  
10

43
 

خواهی و تخریب و سرکشی در قبال محیط ای بر زیادهطبیعت است بلکه لجام و دهنه
 رود.  زیست به شمار می

 منابع
 قرآن کریم.  -
(. همگرایی حقوق محیط زیست و حقوق بشـر؛  0331رضائی، علیرضا. ) ؛افتخار جهرمی، گودرز -

 .0-32(، 0)3با نگاهی به فقه اسلامی. مجله علمی و پژوهشی، 

 . شدان ایی: انتشارات دنرانهت .هاحصفال جه(. ن0332. )ماسقوالپاینده، اب -

 و مكتبةة  كةة ، مصـر: شـر  1 یق: شاکر، جق(. سنن الترمذی. تحق 0331ترمذی، محمد بن عیسی. ) -

 مصطفى البابی الحلبی.   مطبعة

؛ 2(. اسـلام و محـیط زیسـت. مجلـه الکترونیکـی اسـراء، شـماره        0331. )جوادی آملـی، عبـدالله   -
https://ensani.ir/fa/article/29448 . 

 انی. الکتاب اللبنغه. تحقیق: د. صبحی الصالح. دارالبلاتا(. نهجالسید الرضی. )بی -
. رواق کـریم  منـدى از محـیط زیسـت سـالم در قـرآن     (. مبانى حـق بهـره  0334فیروزی، مهدی. ) -

 .42اندیشه، شماره 

المللـی و اسـلام. پـژوهش    زیست از منظـر حقـوق بشـر بـین     (. حق بر محیط0334قدیر، محسن. ) -
 . 33-024(، 2)2تطبیقی حقوق اسلام و غرب، 

  .11جلد (. بحارالانوار. تهران: چاب اسلامیه، 0314باقر. )مجلسی، محمد -

 .بینی اسلامی. قم: انتشارات صدراای بر جهانتا(. مقدمهمطهری، مرتضی. )بی -
، 01 (. تفسیر نمونه. تهران: دارالکتب الاسـلامیه، جلـد  0313مکارم شیرازی، ناصر و دیگران. ) -

 . 312ص 

(. مبـانی نظـری حقـوق بشـر در اسـلام. نشـریه       0312میرموسوی، سیدعلی؛ حقیقت، سیدصادق. ) -
 .  1-2قبسات، شماره 

 .011-012(. اسلام و محیط زیست. نشریه حوزه، شماره 0331یعقوبی، ابوالقاسم. ) -

- Kamali, M. H. (2012). Environmental Care in Islamic Teaching: A 

Qur'anic Perspective. ICR Journal, 3(2). 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 is

la
m

ic
hu

m
an

ri
gh

ts
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            15 / 15

https://islamichumanrights.ir/article-1-26-fa.html
http://www.tcpdf.org

